RASP Revue Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique, Volume 7 (2)
Z(ucnfﬁ CAtNE ISSN: 1987-071X e-ISSN 1987-1023
. "":‘::::‘”“"" Received, 7 September 2025
— Accepted, 22 December 2025
\.;...;L.a.f Published, 29 December 2025
https://www.revue-rasp.org
To cite: Pogorowa, J. (2025). Stratégies de légitimation des mouvements kémites a Ouagadougou. Revue

Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique,7(2), 378-391. https://doi.org/10.4314/rasp.v7i2.27

Research

Stratégies de légitimation des mouvements kémites a Quagadougou
Legitimation Strategies of Kemetic Movements in Ouagadougou

Jérémie POGOROWA
Département de Philosophie, Faculté des Langues, Lettres, Art, Sciences Humaines et Sociales
(FLASHS), Université Saint Thomas d’Aquin (USTA)-Ouagadougou, Burkina Faso

Correspondance : email : pogorowa.jp@gmail.com : tel : (00226) 70302500

Résumeé

Cette étude s’inscrit dans le contexte du renouveau spirituel et culturel observé au Burkina Faso,
marqué par 1’essor du kémitisme a Ouagadougou. Ce courant, revendiquant une filiation avec
I’Egypte antique, se présente comme une réponse a la quéte identitaire et a la résistance
symbolique face a 1’occidentalisation. L’objectif principal est d’analyser les modalités de
légitimation du kémitisme dans la capitale burkinabé, en mettant en lumicre les stratégies
discursives, rituelles et médiatiques mobilisées par ses acteurs, ainsi que les paradoxes internes
qui en découlent. L enquéte, menée entre 2017 et 2024, repose sur une approche qualitative
relevant de 1’anthropologie des pratiques religieuses et politiques. Elle s’est déroulée en deux
phases : la premiére centrée sur le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour Kamita », et
la seconde ¢largie a d’autres organisations kémites. Les données ont été collectées
principalement par 1’observation participante, les entretiens semi-directifs et [’analyse
médiatique, impliquant 28 informateurs issus des mouvements « 2h pour nous, 2h pour Kamita
» et de LEGRATA (Le Grand Retour de I’ Afrique sur la Terre de ses Ancétres). Les résultats
révelent que la légitimation du kémitisme s’appuie sur des pratiques rituelles (djibon), des
alliances avec des médiateurs traditionnels (dozos) et une forte mobilisation des réseaux
sociaux. Toutefois, ces stratégies génerent des tensions : dépendance rituelle a 1’égard d’acteurs
externes, contradictions entre 1’orthodoxie spirituelle et la quéte de visibilité publique. L’étude
montre ainsi que la construction de la 1égitimité kémite, tout en renforcant la reconnaissance
sociale, expose le mouvement a des dynamiques paradoxales de délégitimation.

Mots-clés : Kémitisme, Ouagadougou, afrocentricité, Légitimité spirituelle, djibon, dozos.


https://www.revue-rasp.org/
https://doi.org/10.4314/rasp.v7i2.
mailto:pogorowa.jp@gmail.com

page 379 of 391

Abstract

This study is situated within the context of the spiritual and cultural revival observed in Burkina
Faso, marked by the rise of Kemetism in Ouagadougou. This movement, which claims a lineage
with ancient Egypt, emerges as both a response to identity quests and a form of symbolic
resistance to Westernization. The main objective is to analyze the processes through which
Kemetism gains legitimacy in the Burkinabe capital, by examining the discursive, ritual, and
media strategies employed by its actors, as well as the internal paradoxes that arise from them.
The research, conducted between 2017 and 2024, adopts a qualitative approach grounded in the
anthropology of religious and political practices. It unfolded in two phases: the first focused on
the student movement “2h pour nous, 2h pour Kamita”, and the second extended to other
Kemetic organizations. Data were collected primarily through participant observation, semi-
structured interviews, and media analysis, involving 28 informants, mainly from the
movements ‘“2h pour nous, 2h pour Kamita” and LEGRATA (Le Grand Retour de 1’ Afrique
sur la Terre de ses Ancétres). Findings reveal that the legitimation of Kemetism relies on ritual
practices (djibon), alliances with traditional mediators (dozos), and a strong presence on social
media. However, these strategies generate tensions, including ritual dependency on external
actors and contradictions between spiritual orthodoxy and the pursuit of public visibility. The
study thus shows that the construction of Kemetic legitimacy, while strengthening social
recognition, simultaneously exposes the movement to paradoxical dynamics of
delegitimization.

Keywords: Kemetism, Ouagadougou, Afrocentricity, Spiritual legitimacy, djibon, dozos.

1. Introduction

Depuis quelques années, la société burkinabe est le théatre d’un renouveau des
mouvements pronant un retour aux valeurs spirituelles et culturelles africaines. Parmi ces
courants, le kémitisme occupe une place singuliére en se réclamant d’une filiation directe avec
I’Egypte antique et en pronant la réhabilitation des traditions ancestrales africaines. A
Ouagadougou, cette idéologie connait un essor remarquable, notamment dans les milieux
estudiantins et intellectuels, ou elle s’inscrit dans une dynamique de quéte identitaire et de
résistance symbolique a 1I’occidentalisation.

La littérature sur le kémitisme (C.-A. Diop, 1967 ; M.-K. Asante, 2003 ; T. Obenga,
2001) met en évidence trois registres de légitimité que revendiquent ces mouvements :
historique, identitaire-politique et spirituel. La 1égitimité historique s’appuie sur la thése de
I’africanité de I’Egypte pharaonique, la légitimité identitaire-politique s’enracine dans une
logique de renaissance culturelle postcoloniale, tandis que la légitimité spirituelle vise la
revalorisation d’une religiosité africaine originelle centrée sur les ancétres et la nature.

Les travaux de A. Mazama (2001 ; 2002 ; 2003) soulignent que ce retour a I’Egypte
ancienne n’est pas qu’un simple projet symbolique : il s’inscrit dans une stratégie de
reconstruction épistémologique et morale du sujet africain. L’afrocentricité, telle que théorisée
par M.-K. Asante, reprise par A. Mazama, constitue ici une grille d’interprétation centrale. Elle
postule la nécessité, pour les Africains, de redevenir les sujets de leur propre histoire, de leur

RASP Volume 7, Issue 2



page 380 of 391

pensée et de leur spiritualité. Ainsi, le kémitisme apparait comme une tentative de «
recentrement » spirituel et intellectuel, répondant a la double aliénation coloniale et
missionnaire (V.-Y. Mudimbe, 2021 ; J. Mokhoathi, 2024).

Cependant, malgré la richesse théorique de ces travaux, la littérature demeure centrée
sur les fondements idéologiques du kémitisme, sans explorer suffisamment les pratiques
concréetes de légitimation dans des contextes sociaux spécifiques. En particulier, les formes
locales d’appropriation du kémitisme, les usages rituels, les médiations culturelles et les
paradoxes internes liés a la quéte de reconnaissance sociale restent peu documentés. C’est
précisément cette lacune que cette étude propose de combler. En se focalisant sur le contexte
ouagalais, elle apporte une contribution en analysant les stratégies discursives, rituelles et
médiatiques des kémites, tout en mettant en lumicre les tensions entre authenticité spirituelle et
visibilité publique.

Dans le contexte ouagalais, cette quéte de légitimité commence en 2018, a travers ce
que I’on peut qualifier de «kémitisation » progressive du cadre «2h pour nous, 2h pour
I’ Afrique », qui change de dénomination pour devenir « 2h pour nous, 2h pour Kamita »,
affirmant ainsi son identité kémite aux cotés d’autres mouvements émergents. Elle se renforce
a partir de 2022 en prenant des formes concrétes : célébration annuelle du djibon, rituel de
libation en hommage aux ancétres; collaborations étroites avec les dozos, chasseurs
traditionnels percus comme détenteurs d’un savoir rituel authentique; et mobilisation des
réseaux sociaux pour diffuser une esthétique spirituelle. Ces pratiques traduisent la volonté des
kémites de construire une religiosité africaine visible, cohérente et socialement reconnue.

Toutefois, ces démarches de 1égitimation révélent des paradoxes internes. En recourant
a des médiateurs extérieurs (comme les dozos) pour asseoir leur authenticité, les kémites
risquent de fragiliser leur propre autonomie rituelle. De plus, la recherche de visibilité publique,
notamment a travers les performances et les médias numériques, tend parfois a produire des
tensions entre orthodoxie spirituelle et quéte de reconnaissance sociale. Ces contradictions
soulévent la question de la cohérence interne du projet kémite et de la nature méme de sa
légitimité dans le contexte burkinabé contemporain.

De¢s lors, la problématique de cette étude se formule ainsi : comment les stratégies
discursives, rituelles et médiatiques des kémites de Ouagadougou participent-elles a la
construction de leur 1égitimité spirituelle et sociale, et en quoi ces mémes stratégies engendrent-
elles des dynamiques paradoxales de délégitimation ?

L’hypothése principale postule que les processus de légitimation mis en ceuvre par les
kémites reposent sur des mécanismes symboliques, discursifs et rituels qui, tout en visant la
reconnaissance sociale, révelent des tensions internes liées a la pluralité culturelle, a ’héritage
religieux et au déficit d’autonomie rituelle.

L’objectif général de cette recherche est d’analyser les modalités de légitimation du

kémitisme a Ouagadougou. Plus spécifiquement, il s’agit de :

o Identifier les stratégies discursives, rituelles et médiatiques mobilisées dans la quéte de
légitimité ;

e Examiner le réle du djibon et des dozos dans la construction symbolique et rituelle du
kémitisme ;

e Mettre en évidence les contradictions entre les intentions de 1égitimation et les effets de
délégitimation.

RASP Volume 7, Issue 2



page 381 of 391

2. Matériels et Méthodes

2. 1. Cadre spatio-temporel de I’étude

Cette étude est née d’un constat relatif a I’émergence d’un mouvement panafricaniste
dans I’espace universitaire et sociopolitique ouagalais : il s’agit d’un mouvement étudiant fondé
en 2013, connu sous le nom de « 2h pour nous, 2h pour I’ Afrique ». La genése de ce mouvement
s’inscrit dans un contexte sociopolitique tendu, ayant culminé avec I’insurrection populaire
d’octobre 2014 au Burkina Faso. Notre premiére rencontre avec ce mouvement remonte a 2015,
dans le cadre d’une enquéte de terrain portant sur la politisation des mouvements étudiants au
sein du campus de Ouagadougou. A 1’origine, ce mouvement puisait son inspiration idéologique
dans le panafricanisme de Cheikh Anta Diop, avant d’amorcer sa « kémitisation » autour de
2018 par un changement de nom : « 2h pour nous, 2h pour Kamita ». C’est a partir de cette
période que s’est imposée I’idée d’initier une enquéte de terrain dont I’objectif principal était
de comprendre le kémitisme et ses manifestations a Ouagadougou.

L’ ¢étude a ét¢ menée a Ouagadougou, capitale politique et culturelle du Burkina Faso,
ou le kémitisme connait depuis quelques années une visibilité croissante dans les milieux
urbains, intellectuels et militants. Le choix de ce terrain s’explique par la concentration des
principaux mouvements kémites dans la ville, la diversité des espaces d’expression publique
(universités, centres culturels, places rituelles, plateformes médiatiques) et la présence de
plusieurs acteurs influents engagés dans la promotion de ’idéologie kémite.

L’enquéte s’est déroulée sur une période longue, de 2017 a 2024, afin de saisir les
transformations progressives du kémitisme a Ouagadougou. Cette temporalité étendue a permis
de documenter deux moments essentiels du développement du mouvement. La premiere phase
(2017-2020) a principalement porté sur le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour
Kamita », dont I’implantation universitaire a constitué le point d’entrée du kémitisme dans la
sphére publique. La seconde phase (2021-2024) s’est déroulée dans un contexte marqué par
I’élargissement du mouvement a des organisations culturelles telles que LEGRATA (Le Grand
Retour de I’ Afrique sur la Terre de ses Ancétres), Faso Kudumdé, Maaya Blon et Miirya, et par
la mise en place de pratiques rituelles collectives, notamment la célébration annuelle du djibon.

La continuité¢ de 1’enquéte sur sept ans a permis d’observer I’évolution des pratiques,
I’intensification des rituels, le role croissant des médiations numériques et 1’émergence de
tensions internes liées a I’expansion du mouvement. Le cadre spatio-temporel retenu offre ainsi
une compréhension dynamique du kémitisme ouagalais et de ses processus de 1égitimation dans
un contexte social en transformation.

RASP Volume 7, Issue 2



page 382 of 391

2. 2. Approche méthodologique

L’étude adopte une approche qualitative et compréhensive relevant de 1’anthropologie
des pratiques religieuses et politiques. Cette posture méthodologique vise a appréhender les
significations que les acteurs kémites attribuent a leurs pratiques, a leurs engagements rituels,
a leurs trajectoires militantes et a leurs stratégies de légitimation dans 1’espace public. Elle
repose sur I’idée que les phénomenes religieux et identitaires doivent étre analysés a partir des
expériences vécues, des interactions sociales et des dispositifs symboliques mobilisés par les
participants.

L’option qualitative s’est imposée en raison de la nature émergente du kémitisme a
Ouagadougou et de la nécessité de saisir ses formes locales d’appropriation a travers une
immersion prolongée sur le terrain. Cette approche permet d’articuler I’analyse des discours,
des pratiques rituelles et des représentations symboliques dans leur contexte social, facilitant
ainsi la compréhension des logiques qui sous-tendent la quéte d’authenticité et de
reconnaissance des mouvements kémites.

L’enquéte s’inscrit dans une démarche inductive : les catégories d’analyse n’ont pas été
préétablies mais ont émergé progressivement au cours du terrain, a partir des observations, des
récits des enquétés et des supports numériques. Ce positionnement s’accorde avec la
perspective ethnographique, qui privilégie I’attention au détail, la proximité avec les acteurs, la
description dense des situations sociales et le va-et-vient constant entre données empiriques et
conceptualisation.

En articulant immersion, écoute et analyse réflexive, ’approche méthodologique
adoptée permet ainsi de saisir la complexité des dynamiques internes au kémitisme ouagalais
et de comprendre comment ses acteurs construisent, disputent et mettent en sceéne leur 1égitimité
spirituelle et sociale.

2. 3. Techniques de collecte des données, population et échantillonnage

La collecte des données s’est déroulée entre 2017 et 2024 selon une démarche qualitative
compréhensive. L’enquéte a permis de documenter 1’évolution du kémitisme, de ses
expressions idéologiques a ses pratiques rituelles et médiatiques. Trois techniques principales
ont été mobilisées.

L’observation participante a constitu¢ I’outil central, permettant de suivre les activités
publiques et rituelles (djibon, conférences, réunions internes) et d’appréhender les pratiques,
les interactions et les significations symboliques associées au culte des ancétres.

Les entretiens semi-directifs, menés auprés de vingt-huit enquétés, ont permis de saisir
les trajectoires individuelles, les motivations d’adhésion, les perceptions de I’ancestralité et les
tensions internes liées a la diversité culturelle et rituelle des groupes.

L’analyse des supports médiatiques (publications Facebook, vidéos de Kamita TV,
contenus numériques) a complété le dispositif en offrant accés aux stratégies de visibilité, aux
discours publics et aux modes contemporains de 1égitimation.

La population d’étude est composée de membres et sympathisants des mouvements
kémites. Elle inclut dix-huit acteurs du collectif « 2h pour nous, 2h pour Kamita », dix membres
de ’association LEGRATA et plusieurs participants rituels issus d’organisations comme Faso
Kudumdé, Maaya Blon et Miirya observés lors de la célébration du djibon. Cette diversité a

RASP Volume 7, Issue 2



page 383 of 391

permis de couvrir différents registres d’engagement : idéologique, spirituel, communautaire et
médiatique.

L’échantillonnage s’est appuyé sur une démarche progressive fondée sur la saturation
théorique. Les premiers participants ont été rencontrés lors des observations, puis de nouveaux
enquétés ont été intégrés par effet « boule de neige », notamment des responsables associatifs,
des officiants rituels, des jeunes militants et des acteurs engagés dans la médiatisation du
mouvement. Ce processus a assuré la cohérence et la profondeur des données recueillies tout
en reflétant la pluralité interne du kémitisme ouagalais.

2. 4. Traitement, analyse des données et considérations éthiques

L’analyse des données s’est inscrite dans une démarche qualitative inductive,
privilégiant une compréhension fine des pratiques, des discours et des dynamiques sociales au
sein des mouvements kémites de Ouagadougou. Les matériaux collectés (observations
participantes, entretiens semi-directifs, interactions informelles et corpus médiatiques
numériques) ont €t¢ transcrits, anonymisés et organisés dans une base documentaire cohérente.
Cette structuration a constitu¢ le socle de ’analyse.

Le traitement des données a suivi les principes de I’analyse de contenu thématique (L.
Bardin, 2007), adaptée ici au contexte ethnographique. Un codage ouvert a d’abord permis de
dégager les unités de sens directement issues du terrain : pratiques rituelles, représentations de
I’ancestralité, stratégies de visibilité publique, place des dozos, trajectoires militantes, mais
aussi des tensions internes liées au pluralisme culturel et linguistique. Dans un second temps,
le codage axial a regroupé ces éléments en ensembles thématiques plus larges, notamment :
identité et ancestralité ; ritualité et légitimation ; médiation et autorité culturelle ; visibilité
numérique ; diversité culturelle et tensions communautaires. Enfin, un codage thématique
sélectif a permis d’identifier trois catégories centrales structurant 1’analyse : la ritualisation
comme mode de légitimation, ’appel aux dozos comme ressource d’authenticité, et la
médiatisation comme vecteur de reconnaissance sociale.

L’analyse a reposé sur une triangulation continue entre les observations directes, les
discours recueillis et les supports numériques. Cette triangulation a renforcé la crédibilité des
résultats en permettant de confronter les pratiques rituelles observées, les récits des acteurs et
la mise en scéne médiatique du kémitisme. Elle a ¢galement mis en évidence les écarts entre
I’intention spirituelle, la performance rituelle et la réception publique.

Le cheminement interprétatif s’est construit dans un va-et-vient constant entre le terrain,
la codification et la conceptualisation. L’observation participante a révélé les dimensions
performatives du djibon et les enjeux de reconnaissance qui s’y jouent ; les entretiens ont éclairé
les significations attribuées au culte des ancétres, a I’afrocentricité et a la quéte d’authenticité ;
les supports numériques ont montré comment les acteurs utilisent la médiatisation pour
construire leur 1égitimité. L ensemble permet de comprendre que les stratégies de 1égitimation
kémite produisent simultanément des effets de visibilité et des dynamiques paradoxales :
dépendance a des médiateurs rituels externes, fragilisation de I’autonomie cultuelle et tensions
induites par la diversité culturelle des participants.

RASP Volume 7, Issue 2



page 384 of 391

Enfin, sur le plan éthique, il convient de souligner que I’ensemble de cette recherche a été mené
dans le respect des principes fondamentaux des sciences sociales. Les participants ont été
informés des objectifs de 1’étude ainsi que de son cadre strictement scientifique, et leur
consentement €clairé a été obtenu oralement. Les noms réels des personnes interrogées ont été
remplacés par des pseudonymes, parfois inventés ou inspirés de noms usuels. Ce choix
méthodologique vise a préserver la dimension humaine des participants, plutdt qu’a recourir a
des désignations impersonnelles telles que « participant ». Toutes les données sensibles ont été
traitées de maniere confidentielle, et les observations rituelles ont été réalisées dans le respect
des normes symboliques des communautés concernées.

3. Résultats
3. 1. Mise en visibilité sociale du kémitisme a travers le djibon

L’un des modes d’expression du kémitisme ouagalais, c’est-a-dire ce qui lui confére une
visibilité¢ sociale, réside dans la reproduction annuelle, publique et médiatisée du djibon
international. Ce rite, dont le nom en dioula signifie « répandre » ou « verser de 1’eau », consiste
a offrir un sacrifice en hommage aux ancétres. Il est largement pratiqué dans les sociétés
africaines attachées au culte des ancétres, qui peut prendre des formes diverses, allant des rites
privés aux cérémonies collectives de grande envergure (J. Bonhomme, 2008).

Le djibon international, en tant que libation collective, est né en 2020 au Mali sous
I’impulsion de 1’association kémite Maaya Blon. Depuis lors, il est répété chaque premier
dimanche de juin par les kémites, a travers I’ Afrique et dans sa diaspora. Par cette célébration,
les promoteurs du retour aux sources ancestrales cherchent a mettre en lumiere la dimension
cultuelle de leur lutte pour la valorisation des traditions africaines et des valeurs ancestrales.
Plusieurs ¢éléments constitutifs du rite, notamment sa dimension spatiale et temporelle,
contribuent a lui conférer une visibilité sociale.

A T’occasion de la célébration du djibén international, le 4 juin 2023 a Ouagadougou,
Koumbia, I'un des responsables de [’association culturelle Faso Kudumde a souligné
I’importance du lieu consacré au rituel. Il a indiqué que la cérémonie de libation collective
devait se dérouler dans un espace naturel, public et paisible, tel qu'un cours d’eau, une forét ou
un bois sacré, afin de préserver la neutralité et la solennité du rite. Ainsi, a Ouagadougou, le
djibon est célébré sur les rives du barrage de Tanghin, mettant en exergue ’eau et la terre,
¢léments symboliques de la spiritualité ancestrale.

A cette identification spatiale s’ajoute une dimension temporelle. Le djibén a lieu
chaque année au début de la saison pluvieuse, ce qui est significatif quant a la finalité¢ du rite.
C’est I’explication donnée par Bala, 35 ans, I’un des membres fondateurs du mouvement « 2h
pour nous, 2h pour Kamita » et doctorant en études culturelles africaines a 1’université Joseph
Ki-Zerbo : « Chaque étape de la saison pluvieuse marque le commencement d’un nouveau
cycle. C’est a ce moment que l’on accomplit des bénédictions et des incantations en [’honneur
des ancétres, afin de solliciter leur aide pour que la saison soit abondante »'.
L’accomplissement du rite est ainsi censé favoriser une pluie abondante, pergue comme une

! Entretien réalisé avec Bala le 14 mars 2024 a Ouagadougou.

RASP Volume 7, Issue 2



page 385 of 391

bénédiction et une manifestation de la bienveillance des ancétres. Le choix du premier
dimanche de juin, bien qu’arbitraire, revét une portée symbolique pour les entrepreneurs du
culte. L’action rituelle, accomplie simultanément (entre 9h et 10h GMT) a travers 1’ Afrique et
sa diaspora, vise a exprimer 1’'unité communautaire des kémites.

Le processus de légitimation de kémites apparait également dans la réappropriation des
figures panafricanistes considérées comme « ancétres méritants ». Les kémites établissent un
parallele entre les ancétres de lignage et les figures panafricanistes telles que Kwamé
N’Krumah, Cheikh Anta Diop et Thomas Sankara. Ces figures sont désignées comme «
ancétres meéritants », incarnant la résistance identitaire et 1’autorité fondatrice. « Ces
panafiicanistes purs et durs, nous les considérons comme des ancétres méritants » 2, affirme
Yirsob, 48 ans, I’un des membres fondateurs de 1’association LEGRATA. Leur ancestralité est
valorisée pour leur engagement en faveur de 1’unité et de I’identité africaine.

3. 2. Recours aux dozos comme garants rituels du djibon

Les kémites tendent a considérer comme sympathisant, voire militant de leur
mouvement, toute personne pratiquant le culte des ancétres. Ainsi, lors du djibon, ils associent
a leur démarche tout groupe ou individu pratiquant ou défendant ce culte. Cette extension de la
mouvance kémite s’opere méme lorsque les intéressés ignorent tout du kémitisme. Selon un
rapport de la Division de I’Information, de la Documentation et des Recherches, un organe de
I’Office Frangais de Protection des Réfugiés et Apatrides, cette tendance a élargir I’attribution
du qualificatif « kémite » est également observable chez les kémites maliens, pour qui « le
kémitisme n’est rien d’autre que la véritable religion africaine, ce qui permet de considérer
comme kamite toute personne pratiquant les rituels » (2023, p. 4). Cette extension identitaire
permet aux kémites de légitimer leur démarche en s’appuyant sur des pratiques ancestrales déja
existantes.

Dans cette logique, les kémites ouagalais, souvent issus de milieux intellectuels et
urbains, font appel aux dozos pour assurer la sacralit¢ du djibon. Les dozos, chasseurs
traditionnels, sont reconnus pour leur maitrise des rites ancestraux, contrairement aux kémites
qui peuvent manquer de formation rituelle. Les dozos ne sont pas kémites mais incarnent une
continuité culturelle non interrompue. Leur participation au djibon renforce la crédibilité de
I’événement et lui confére une valeur symbolique forte. Wendsida, 30 ans, I’un des membres
de I’association LEGRATA, est devenu adepte du culte des ancétres apres avoir renié sa foi
catholique. Il explique I’importance du recours aux dozos pour garantir I’efficacité symbolique
du rite : « Tout le monde n’est pas habilité a accomplir le sacrifice : il faut étre initié. Si tu le
fais et que tu prononces mal les incantations, tu risques méme de te maudire sans t’en rendre
compte »°. Ce témoignage souligne que le rite doit étre accompli dans le respect du sacré et de
la mémoire des ancétres.

La cérémonie du djibon met ainsi en lumicre les dozos, qui se positionnent comme
maitres religieux de I’action rituelle. Wendsida, participant aux éditions 2022 et 2023 du djibon,
fait remarquer que « ce sont surtout les dozos qui se mettent en avant. On a donc l’'impression

2 Entretien réalisé avec Yirsob le 16 mars 2024 a Ouagadougou.
% Entretien réalisé avec Wendsida le 3 janvier 2024 a Ouagadougou

RASP Volume 7, Issue 2



page 386 of 391

qu’il ne s’agit plus de kémitisme, car ils reproduisent tout a la maniére des dozos » *. Selon
notre propre observation lors du djibon international de 2023, il s’agit bel et bien d une véritable
mise en scene des griots dozos, chantant les louanges de leurs ancétres chasseurs et avancant,
au son de la kora, d’un pas rythmé de danse, ce qui confére a I’événement un caractere solennel.

A cette occasion émerge également la figure de Konomba, fervent défenseur des
traditions ancestrales et parrain de 1’événement. Consacré « Trésor humain vivant » en 2015
par I’Organisation des Nations Unies pour I’Education, la Science et la Culture (UNESCO), il
fait partie des personnalités culturelles dont les savoirs et savoir-faire traditionnels constituent
le patrimoine culturel immatériel de I’humanité. Fort de cette reconnaissance, il semble engagé
dans une stratégie de visibilité médiatique, cultivant le mystére autour de sa personne. Lors de
I’émission « Sur la bréche » de la RTB (Radiodiffusion Télévision du Burkina), diffusée, le
dimanche 18 juin 2023, il affirme tenir son prénom du konon, fétiche de son pere dont il serait
la réincarnation. A cet ancrage traditionnel s’ajoute son profil d’écrivain et de musicien, faisant
de lui une figure de référence en matiere culturelle et un promoteur du culte des ancétres. Sa
présence parmi les kémites contribue sans doute a la Iégitimation et a la crédibilisation de leur
entreprise rituelle. Elle permet aux kémites d’ancrer leur démarche dans une continuité
culturelle reconnue.

3. 3. Les tensions identitaires liées au métissage culturel et linguistique

En principe, toute action rituelle se veut signifiante pour les participants, si elle veut
atteindre un certain niveau d’efficacité symbolique. L’ensemble des symboles employés dans
la célébration du djibon vise a faire sens pour les participants. Mais le déroulement du rite ne
semble pas garantir I’interaction entre les actions symboliques posées (paroles et gestes) et les
participants a la cérémonie. L’effectivité de cet échange semble absente, dans la mesure ou le
djibon se reproduit dans un contexte de métissage culturel.

Wendsida, issu du groupe ethnolinguistique moaga, critique la célébration du djibon,
qu’il juge inadaptée au contexte multiculturel des participants : « J’ai assisté une fois a leur
sacrifice. C’était un mélange impossible : toutes les ethnies du Burkina y étaient
représentées »°. L expression « leur sacrifice » traduit une prise de distance a ’égard d’un
événement censé¢ fédérer la communauté kémite. Cette prise de distance illustre 1’absence
d’interaction entre le rituel et certains participants, ce qui compromet sa portée symbolique. Le
rite, bien que censé fédérer, repose sur un modele culturel spécifique, celui des Dioula, qui ne
fait pas sens pour tous.

Issa, 32 ans, ’'un des membres du mouvement « 2h pour nous, 2h pour Kamita », est
actuellement professeur de lycée a Ouagadougou. Issu du groupe ethnolinguistique bissa, il
rapporte que tout se fait en dioula, ce qui accroit la distance sociale et symbolique entre certains
participants et I’action rituelle. Or, derriere le langage verbal et gestuel du rite se cache une
signification symbolique a déchiftrer. Tout rite entend assurer une fonction communicative qui
fait sens aux yeux des participants. La compréhension (qui n’est pas seulement rationnelle, mais
aussi sensorielle) de 1’action rituelle constitue un préalable a 1’adhésion des participants.

4 Ibid.
5 Entretien réalisé avec Wendsida le 3 janvier 2024 a Ouagadougou

RASP Volume 7, Issue 2



page 387 of 391

L’usage exclusif d’une langue et d’un modele culturel limite donc I’efficacité du djibon aupres
d’une audience plurielle et multiculturelle.

La monopolisation culturelle par les Dioula a des effets d’exclusion. Dans un rituel
cens¢ fédérer, cette récupération conduit a I’institutionnalisation d’une pratique culturelle
dominante, produisant un effet d’exclusion des groupes minoritaires. Issa rapporte que certains
de ses camarades Moose et Bissa ne participent plus a la cérémonie en raison de sa
monopolisation par les Dioula.

Ces témoignages de membres du mouvement kémite ont €té corroborés par nos propres
observations, menées lors de la célébration du djibon en 2023, ainsi que par I’analyse des
réactions contrastées recueillies sur les réseaux sociaux. L’ensemble de ces éléments met en
évidence un déficit d’articulation entre le modéle culturel dominant, en 1’occurrence le dioula,
et la diversité des appartenances culturelles des participants a cette célébration.

3. 4. La médiatisation du kémitisme ouagalais : rituels, acteurs et visibilité numérique

A travers la mobilisation de pratiques rituelles et 1’implication active des dozos, le
kémitisme ouagalais cherche a consolider sa lIégitimité en s’appuyant sur une médiatisation
accrue de ses activités. Cette stratégie communicationnelle agit comme un véritable
amplificateur de visibilité, permettant a ce mouvement religieux et culturel de s’inscrire
progressivement dans 1’espace public. Les acteurs kémites recourent aussi bien aux médias
classiques (radios, télévisions locales, presse écrite) qu’aux plateformes numériques (Kamita
TV, les pages Facebook telles que « Communauté Kamite Burkina », « Kamita Yaar »,
« LEGRATA », « 2h pour nous, 2h pour Kamita », etc.). Ces derniéres offrent aux acteurs
kémites la possibilité¢ de mettre en scéne leurs discours, de rendre accessibles leurs rituels et de
valoriser leurs événements. Ainsi, la médiatisation ne se limite pas a une simple retransmission
: elle participe a la construction d’une reconnaissance sociale et symbolique. Par exemple, la
diffusion médiatique du djibon permet d’¢largir I’audience au-dela du cercle des participants.

La médiatisation du kémitisme ouagalais, qu’elle soit classique ou numérique, apparait
comme une condition essentielle de sa 1égitimation et de son inscription dans 1’espace public,
en transformant des pratiques locales en événements publics, accessibles a une audience élargie
et susceptibles d’influencer les représentations sociales de ce mouvement.

4. Discussion
4. 1. La légitimation du kémitisme : entre ritualité, authenticité et contraintes postcoloniales

Les résultats de I’enquéte montrent que la légitimation du kémitisme repose
principalement sur la mise en scéne rituelle du djibon et sur le recours a des symboles culturels
partagés. En tant qu’espace de visibilité¢ publique, cette cérémonie matérialise le « retour aux
sources » proné par les kémites et fonctionne comme une plateforme de reconnaissance
identitaire. Cette logique performative rejoint la conception afrocentrique de M.-K. Asante
(2003) et de A. Mazama (2001 ; 2002), selon laquelle la ritualisation constitue une stratégie de
recentrage du sujet africain dans son propre univers symbolique. Toutefois, dans le contexte

RASP Volume 7, Issue 2



page 388 of 391

burkinabe, cette performance identitaire se heurte a des contraintes structurelles qui en limitent
la portée émancipatrice.

D’une part, I’association des dozos au rituel confére au djibon une authenticité religieuse
fondée sur I'autorité ancestrale. Cette alliance, per¢ue comme une tentative de « réancrage »
dans la tradition africaine, rappelle I’exigence de continuité culturelle mise en avant par T.
Obenga (2001). Cependant, cette méme stratégie transfére 1’autorité spirituelle hors du cercle
kémite, créant une forme de dépendance rituelle. P. Hountondji (1977) y verrait une expression
du « paradigme de I’extraversion », ou la légitimité se construit toujours par référence a une
autorité externe, incarnée ici par les détenteurs du savoir cultuel traditionnel, ¢’est-a-dire les
dozos. Ainsi, la quéte d’authenticité, en cherchant a s’ancrer dans une tradition reconnue, risque
paradoxalement d’affaiblir I’autonomie rituelle du kémitisme.

D’autre part, la reproduction du rite dans un contexte multiculturel engendre des
difficultés de communication symbolique. L usage exclusif du dioula et la prédominance du
modele culturel mandingue limitent la participation des membres issus d’autres groupes
ethnolinguistiques, entrainant une fragmentation identitaire. Ce constat résonne avec la critique
de K. Prah (2017), selon laquelle la renaissance africaine ne saurait s’accomplir sans une prise
en compte effective de la diversité linguistique et culturelle du continent. La ou A. Mazama
(2003) prone une unification spirituelle afrocentrique autour des valeurs communes issues de
Kemet, la réalité empirique montre que les pratiques kémites se confrontent a la pluralité des
héritages africains. Cette tension entre unité idéologique et diversité culturelle illustre la
difficulté d’opérationnaliser 1’afrocentricité dans un contexte social hétérogene.

Enfin, la transformation des figures panafricanistes en « ancétres méritants » témoigne
d’une tentative de spiritualisation du politique. En érigeant des panafricanistes tels que Cheikh
Anta Diop ou Thomas Sankara au rang d’ancétres symboliques, les kémites recomposent les
frontiéres entre sacré et politique. Ce processus rejoint I’idée formulée par V.-Y. Mudimbe
(2021), selon laquelle la modernité africaine se définit par la reconfiguration du rapport au sacré
a travers de nouvelles mythologies de la résistance. Toutefois, cette innovation idéologique se
heurte aux critéres traditionnels d’ancestralité, fondés sur 1’ancrage lignager et territorial (D.
Kohlhagen, 2000). La tension entre invention symbolique et authenticité culturelle traduit ici
ce que A. Mbembe (2000) nomme la « postcolonie », ¢’est-a-dire un espace ou les héritages du
passé et les aspirations modernes coexistent dans un régime d’ambivalence.

En définitive, les stratégies de l1égitimation des kémites s’apparentent a un champ de
négociation identitaire, ou la quéte de visibilité et de cohérence spirituelle se confronte a la
pluralit¢ des références culturelles et a la persistance des hiérarchies symboliques. Si
I’afrocentricité fournit un cadre émancipateur de réappropriation du sens, la pratique kémite a
Ouagadougou révele, dans les faits, la complexité de toute reconstruction culturelle en contexte
postcolonial. La légitimation kémite apparait ainsi comme un processus hybride, ou la tradition
se réinvente au prisme de la modernité, et ou la recherche d’authenticité se heurte aux logiques
sociales de reconnaissance et de pouvoir.

4. 2. Meédiatisation et quéte de légitimation du kémitisme : entre visibilité numérique et
authenticité religieuse

RASP Volume 7, Issue 2



page 389 of 391

La quéte de légitimation du kémitisme s’appuie sur une stratégie de médiatisation des
cérémonies rituelles, soigneusement orchestrée par les acteurs eux-mémes. Chaque cérémonie
devient ainsi un instrument de visibilité et de reconnaissance. Comme le montrent H. Campbell
et P.-H. Cheong (2022), les pratiques religieuses contemporaines se déploient désormais dans
des espaces hybrides, a la fois physiques et numériques, ce qui confére aux communautés une
nouvelle 1égitimité sociale. Dans le méme sens, G. Mouth¢ (2023) analyse comment les
technologies de I’information et de la communication transforment la liturgie et les pratiques
religieuses en Afrique, en soulignant que la diffusion numérique constitue un vecteur
incontournable de reconnaissance et d’ancrage dans I’espace public.

Cependant, cette médiatisation peut fragiliser 1’authenticité religieuse et exposer le
kémitisme a des critiques de spectacularisation. F. Madore et P. Millet-Mouity (2017)
rappellent que les acteurs religieux aftricains a I’ére du numérique doivent composer avec une
tension entre visibilité et crédibilité, car la surmédiatisation risque de réduire la spiritualité a
une performance sociale. De son coté, K. Pype (2017) souligne que la mise en ligne des rituels
peut transformer la religion en objet de consommation culturelle, au risque de folklorisation.

La tension entre visibilité et authenticit¢ montre que la médiatisation constitue a la fois
un outil de Iégitimation et un risque de spectacularisation. En tout état de cause, la religiosité
numérique ne doit pas étre envisagée comme une rupture, mais plutdt comme une extension des
pratiques traditionnelles, permettant aux communautés de négocier leur place dans un monde
globalisé. Des lors, la stratégie kémite associe rituels, symboles et communication numérique
afin de consolider sa position dans le paysage religieux et identitaire contemporain, tout en
affrontant les tensions inhérentes a la modernité médiatique.

5. Conclusion

En somme, I’analyse des stratégies discursives, rituelles et médiatiques des kémites de
Ouagadougou met en évidence la complexité des processus de légitimation dans le contexte
burkinab¢ contemporain. Loin de se réduire a une simple revendication identitaire, le kémitisme
apparait comme une entreprise de reconstruction spirituelle et culturelle, articulée autour de la
réhabilitation des traditions ancestrales et de la quéte d’une visibilité sociale. Les pratiques
observées, a savoir la célébration du djibon, le recours aux dozos et la mobilisation des réseaux
sociaux, témoignent d’une volonté de donner corps a une religiosité africaine cohérente et
reconnue.

Cependant, ces mémes démarches révelent des paradoxes internes : la dépendance a des
médiateurs extérieurs fragilise I’autonomie rituelle, tandis que la recherche de reconnaissance
publique engendre des tensions entre 1’orthodoxie spirituelle et 1’adaptation médiatique. Ces
contradictions montrent que la légitimité kémite demeure un processus en construction, traversé
par des dynamiques de 1égitimation et de délégitimation simultanées.

Ainsi, cette étude contribue a combler une lacune de la littérature en mettant en lumiére
les formes locales d’appropriation du kémitisme et les enjeux concrets de sa visibilité sociale.
Elle ouvre également des perspectives pour de futures recherches, notamment sur les
interactions entre le kémitisme et d'autres mouvements spirituels africains, ainsi que sur les
modalités de réception de cette idéologie au sein de différents segments de la société burkinabe.

RASP Volume 7, Issue 2



page 390 of 391

Reconnaissance

Mes remerciements vont tout d’abord aux membres des mouvements kémites de Ouagadougou,
en particulier ceux de « 2h pour nous, 2h pour Kamita » et de I’association LEGRATA, qui ont
accepté de partager avec moi leurs expériences, leurs convictions et leurs parcours. Leur
disponibilité, leur confiance et leur ouverture ont été essentielles a la compréhension du
phénomeéne étudié.

Conflit d’intérét

L’auteur ne déclare aucun conflit d’intéréts lié a cet article.

Références bibliographiques

Asante, Molefi Kete, (2003). Afrocentricity: The Theory of Social Change. Chicago : African
American Images.

Auque-Pallez, Ysé, (2022). « Libérer 1’Afrique ou se libérer soi-méme ? Mobilisations
politiques et identitaires des militants panafricanistes afrocentriques en Ile-de-France ».
Etudes de la Chaire Diasporas Africaines, 2, p. 1-99.

Bardin, Laurence, (2007). L'analyse de contenu. Paris : PUF.

Bonhomme, Julien, (2008). « Les morts ne sont pas morts ». In Cros, Mich¢le et Bonhomme,
Julien, Déjouer la mort en Afrique. Or, orphelins, fantomes, trophées et fétiches (p. 159-168).
Paris : Editions L’Harmattan.

Campbell, Heidi et Cheong, Pauline Hope, (2022). The Oxford Handbook of Digital Religion.
Oxford : Oxford University Press.

Diop, Cheikh Anta, (1967). Antériorité des civilisations négres : Mythe ou réalité historique ?
Paris : Présence Africaine.

Division de I’Information, de la Documentation et des Recherches/Office Francais de
Protection des Réfugiés et Apatrides, (2023). Mali: Le mouvement kamite.
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite
159050 _web.pdf

Hountondji, Paulin, (1977). Sur la philosophie africaine : critique de l'ethnophilosophie. Paris
: F. Maspero.

Kohlhagen, Dominik, (2000). Les ancétres dans la pensée juridique africaine. Etude appliquée aux
societes du Golfe du Bénin. Mémoire de DEA en Anthropologie Juridique et Politique a
I’université de Paris 1, Panthéon-Sorbonne.
http://www.dhdi.free.fr/recherches/etudesdiverses/memoires/kohlhagenmemoir.pdf

Madore, Frédérick et Millet-Mouity, Pamela, (2017). « Les acteurs religieux africains a l'ére du
numérique ». Emulations, 24, Louvain-la-Neuve : Presses universitaires de Louvain.

Mazama, Ama, (2001). « The Afrocentric paradigm: Contours and definitions ». Journal of
black studies, 31 (4), p. 387-405. https://doi.org/10.1177/002193470103100401

Mazama, Ama, (2002). « Afrocentricity and African Spirituality ». Journal of Black Studies, 33
(2), p- 218-234. https://doi.org/10.1177/002193402237226

Mazama, Ama, (2003). L'impératif afrocentrique. Paris : Menaibuc.

Mbembe, Achille, (2000). De la postcolonie: Essai sur l'imagination politique dans I’Afrique
contemporaine. Paris: Editions Karthala.

RASP Volume 7, Issue 2


https://www.amazon.fr/Laurence-Bardin/e/B00LPK7YWQ/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite_159050_web.pdf
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite_159050_web.pdf
http://www.dhdi.free.fr/recherches/etudesdiverses/memoires/kohlhagenmemoir.pdf
https://doi.org/10.1177/002193470103100401
https://doi.org/10.1177/002193402237226

page 391 of 391

Mokhoathi, Joél, (2024). « Neo-Colonialism and the Emancipation of Indigenous Religions of
Africa: Reconnoitring Reformist Possibilities ». Religions, 15 (872)
https://doi.org/10.3390/rel15070872.

Mouthe¢, Gildas, (2023). « TIC et mutations religieuses : une analyse de 1’influence des
pratiques en ligne sur la liturgie ». Religiologiques, 45, p. 245-264. DOI:
https://doi.org/10.7202/1113249ar

Mudimbe, Valentin- Yves, (2021). L'invention de I'Afrique : gnose, philosophie et ordre de la
connaissance (Laurent Vannini, trad.). Paris : Présence africaine.

Obenga, Théophile, (2001). La philosophie africaine de la période pharaonique : 2780-330
avant notre ere. Paris : L’Harmattan.

Prah, Kwesi Kwaa, (2017). « The Centrality of the Language Question in the Decolonization
of Education in Africa ». Alternation, 24 (2), p. 226-252. DOI:10.29086/2519-
5476/2017/v24n2al2

Pype, Katrien, (2017). « Pratiques religieuses africaines et médias numériques: Prolonger la
réflexion ». Emulations, 24, p. 135-144. DOI : https://doi.org/10.14428/emulations.024.009

© 2025 POGOROWA, Licensee Bamako
Institute for Research and Development Studies
Press. Ceci est un article en acces libre sous la
licence the Créative Commons Attribution
License
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0)

Note de I'éditeur

Bamako Institute for Research and
Development Studies Press reste neutre en ce
qui concerne les revendications
juridictionnelles dans les publications des
cartes/maps et affiliations institutionnelles.

RASP Volume 7, Issue 2


https://doi.org/10.3390/rel15070872
https://mediatheques-ifbf.org/index.php?lvl=author_see&id=57118
https://www.laprocure.com/publisher/0-72017/presence-africaine
https://doi.org/10.29086/2519-5476/2017/v24n2a12
https://doi.org/10.29086/2519-5476/2017/v24n2a12
https://doi.org/10.14428/emulations.024.009
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

	2. 1. Cadre spatio-temporel de l’étude
	2. 3. Techniques de collecte des données, population et échantillonnage
	2. 4. Traitement, analyse des données et considérations éthiques
	3. 3. Les tensions identitaires liées au métissage culturel et linguistique
	Bardin, Laurence, (2007). L'analyse de contenu. Paris : PUF.
	Mazama, Ama, (2002). « Afrocentricity and African Spirituality ». Journal of Black Studies, 33 (2), p. 218-234. https://doi.org/10.1177/002193402237226
	Mokhoathi, Joël, (2024). « Neo-Colonialism and the Emancipation of Indigenous Religions of Africa: Reconnoitring Reformist Possibilities ». Religions, 15 (872) https://doi.org/10.3390/rel15070872.
	Mouthé, Gildas, (2023). « TIC et mutations religieuses : une analyse de l’influence des pratiques en ligne sur la liturgie ». Religiologiques, 45, p. 245-264. DOI: https://doi.org/10.7202/1113249ar

	Mudimbe, Valentin- Yves, (2021). L'invention de l'Afrique : gnose, philosophie et ordre de la connaissance (Laurent Vannini, trad.). Paris : Présence africaine.

