
Revue Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique, Volume 7 (2) 
ISSN: 1987-071X e-ISSN 1987-1023 
Received, 7 September 2025 
Accepted, 22 December 2025 
Published, 29 December 2025 
https://www.revue-rasp.org  

To cite: Pogorowa, J. (2025). Stratégies de légitimation des mouvements kémites à Ouagadougou. Revue 
Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique,7(2), 378-391. https://doi.org/10.4314/rasp.v7i2.27 

Research 

Stratégies de légitimation des mouvements kémites à Ouagadougou 
Legitimation Strategies of Kemetic Movements in Ouagadougou 

Jérémie POGOROWA 
Département de Philosophie, Faculté des Langues, Lettres, Art, Sciences Humaines et Sociales 
(FLASHS), Université Saint Thomas d’Aquin (USTA)-Ouagadougou, Burkina Faso 

Correspondance : email : pogorowa.jp@gmail.com : tel : (00226) 70302500 

Résumé 
Cette étude s’inscrit dans le contexte du renouveau spirituel et culturel observé au Burkina Faso, 
marqué par l’essor du kémitisme à Ouagadougou. Ce courant, revendiquant une filiation avec 
l’Égypte antique, se présente comme une réponse à la quête identitaire et à la résistance 
symbolique face à l’occidentalisation. L’objectif principal est d’analyser les modalités de 
légitimation du kémitisme dans la capitale burkinabè, en mettant en lumière les stratégies 
discursives, rituelles et médiatiques mobilisées par ses acteurs, ainsi que les paradoxes internes 
qui en découlent. L’enquête, menée entre 2017 et 2024, repose sur une approche qualitative 
relevant de l’anthropologie des pratiques religieuses et politiques. Elle s’est déroulée en deux 
phases : la première centrée sur le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour Kamita », et 
la seconde élargie à d’autres organisations kémites. Les données ont été collectées 
principalement par l’observation participante, les entretiens semi-directifs et l’analyse 
médiatique, impliquant 28 informateurs issus des mouvements « 2h pour nous, 2h pour Kamita 
» et de LEGRATA (Le Grand Retour de l’Afrique sur la Terre de ses Ancêtres). Les résultats
révèlent que la légitimation du kémitisme s’appuie sur des pratiques rituelles (djibôn), des
alliances avec des médiateurs traditionnels (dozos) et une forte mobilisation des réseaux
sociaux. Toutefois, ces stratégies génèrent des tensions : dépendance rituelle à l’égard d’acteurs
externes, contradictions entre l’orthodoxie spirituelle et la quête de visibilité publique. L’étude
montre ainsi que la construction de la légitimité kémite, tout en renforçant la reconnaissance
sociale, expose le mouvement à des dynamiques paradoxales de délégitimation.

Mots-clés : Kémitisme, Ouagadougou, afrocentricité, Légitimité spirituelle, djibôn, dozos. 

https://www.revue-rasp.org/
https://doi.org/10.4314/rasp.v7i2.
mailto:pogorowa.jp@gmail.com


              page 379 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

Abstract  
This study is situated within the context of the spiritual and cultural revival observed in Burkina 
Faso, marked by the rise of Kemetism in Ouagadougou. This movement, which claims a lineage 
with ancient Egypt, emerges as both a response to identity quests and a form of symbolic 
resistance to Westernization. The main objective is to analyze the processes through which 
Kemetism gains legitimacy in the Burkinabè capital, by examining the discursive, ritual, and 
media strategies employed by its actors, as well as the internal paradoxes that arise from them. 
The research, conducted between 2017 and 2024, adopts a qualitative approach grounded in the 
anthropology of religious and political practices. It unfolded in two phases: the first focused on 
the student movement “2h pour nous, 2h pour Kamita”, and the second extended to other 
Kemetic organizations. Data were collected primarily through participant observation, semi-
structured interviews, and media analysis, involving 28 informants, mainly from the 
movements “2h pour nous, 2h pour Kamita” and LEGRATA (Le Grand Retour de l’Afrique 
sur la Terre de ses Ancêtres). Findings reveal that the legitimation of Kemetism relies on ritual 
practices (djibôn), alliances with traditional mediators (dozos), and a strong presence on social 
media. However, these strategies generate tensions, including ritual dependency on external 
actors and contradictions between spiritual orthodoxy and the pursuit of public visibility. The 
study thus shows that the construction of Kemetic legitimacy, while strengthening social 
recognition, simultaneously exposes the movement to paradoxical dynamics of 
delegitimization. 

Keywords: Kemetism, Ouagadougou, Afrocentricity, Spiritual legitimacy, djibôn, dozos. 

 
1. Introduction    

 
Depuis quelques années, la société burkinabè est le théâtre d’un renouveau des 

mouvements prônant un retour aux valeurs spirituelles et culturelles africaines. Parmi ces 
courants, le kémitisme occupe une place singulière en se réclamant d’une filiation directe avec 
l’Égypte antique et en prônant la réhabilitation des traditions ancestrales africaines. À 
Ouagadougou, cette idéologie connaît un essor remarquable, notamment dans les milieux 
estudiantins et intellectuels, où elle s’inscrit dans une dynamique de quête identitaire et de 
résistance symbolique à l’occidentalisation. 

La littérature sur le kémitisme (C.-A. Diop, 1967 ; M.-K. Asante, 2003 ; T. Obenga, 
2001) met en évidence trois registres de légitimité que revendiquent ces mouvements : 
historique, identitaire-politique et spirituel. La légitimité historique s’appuie sur la thèse de 
l’africanité de l’Égypte pharaonique, la légitimité identitaire-politique s’enracine dans une 
logique de renaissance culturelle postcoloniale, tandis que la légitimité spirituelle vise la 
revalorisation d’une religiosité africaine originelle centrée sur les ancêtres et la nature. 

Les travaux de A. Mazama (2001 ; 2002 ; 2003) soulignent que ce retour à l’Égypte 
ancienne n’est pas qu’un simple projet symbolique : il s’inscrit dans une stratégie de 
reconstruction épistémologique et morale du sujet africain. L’afrocentricité, telle que théorisée 
par M.-K. Asante, reprise par A. Mazama, constitue ici une grille d’interprétation centrale. Elle 
postule la nécessité, pour les Africains, de redevenir les sujets de leur propre histoire, de leur 



              page 380 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

pensée et de leur spiritualité. Ainsi, le kémitisme apparaît comme une tentative de « 
recentrement » spirituel et intellectuel, répondant à la double aliénation coloniale et 
missionnaire (V.-Y. Mudimbe, 2021 ; J. Mokhoathi, 2024).  

Cependant, malgré la richesse théorique de ces travaux, la littérature demeure centrée 
sur les fondements idéologiques du kémitisme, sans explorer suffisamment les pratiques 
concrètes de légitimation dans des contextes sociaux spécifiques. En particulier, les formes 
locales d’appropriation du kémitisme, les usages rituels, les médiations culturelles et les 
paradoxes internes liés à la quête de reconnaissance sociale restent peu documentés. C’est 
précisément cette lacune que cette étude propose de combler. En se focalisant sur le contexte 
ouagalais, elle apporte une contribution en analysant les stratégies discursives, rituelles et 
médiatiques des kémites, tout en mettant en lumière les tensions entre authenticité spirituelle et 
visibilité publique. 

Dans le contexte ouagalais, cette quête de légitimité commence en 2018, à travers ce 
que l’on peut qualifier de « kémitisation » progressive du cadre « 2h pour nous, 2h pour 
l’Afrique », qui change de dénomination pour devenir « 2h pour nous, 2h pour Kamita », 
affirmant ainsi son identité kémite aux côtés d’autres mouvements émergents. Elle se renforce 
à partir de 2022 en prenant des formes concrètes : célébration annuelle du djibôn, rituel de 
libation en hommage aux ancêtres ; collaborations étroites avec les dozos, chasseurs 
traditionnels perçus comme détenteurs d’un savoir rituel authentique ; et mobilisation des 
réseaux sociaux pour diffuser une esthétique spirituelle. Ces pratiques traduisent la volonté des 
kémites de construire une religiosité africaine visible, cohérente et socialement reconnue. 

Toutefois, ces démarches de légitimation révèlent des paradoxes internes. En recourant 
à des médiateurs extérieurs (comme les dozos) pour asseoir leur authenticité, les kémites 
risquent de fragiliser leur propre autonomie rituelle. De plus, la recherche de visibilité publique, 
notamment à travers les performances et les médias numériques, tend parfois à produire des 
tensions entre orthodoxie spirituelle et quête de reconnaissance sociale. Ces contradictions 
soulèvent la question de la cohérence interne du projet kémite et de la nature même de sa 
légitimité dans le contexte burkinabè contemporain. 

Dès lors, la problématique de cette étude se formule ainsi : comment les stratégies 
discursives, rituelles et médiatiques des kémites de Ouagadougou participent-elles à la 
construction de leur légitimité spirituelle et sociale, et en quoi ces mêmes stratégies engendrent-
elles des dynamiques paradoxales de délégitimation ? 

L’hypothèse principale postule que les processus de légitimation mis en œuvre par les 
kémites reposent sur des mécanismes symboliques, discursifs et rituels qui, tout en visant la 
reconnaissance sociale, révèlent des tensions internes liées à la pluralité culturelle, à l’héritage 
religieux et au déficit d’autonomie rituelle. 

L’objectif général de cette recherche est d’analyser les modalités de légitimation du 
kémitisme à Ouagadougou. Plus spécifiquement, il s’agit de : 

• Identifier les stratégies discursives, rituelles et médiatiques mobilisées dans la quête de 
légitimité ; 

• Examiner le rôle du djibôn et des dozos dans la construction symbolique et rituelle du 
kémitisme ; 

• Mettre en évidence les contradictions entre les intentions de légitimation et les effets de 
délégitimation. 



              page 381 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

 
 
 
 

 
2. Matériels et Méthodes 
 
2. 1. Cadre spatio-temporel de l’étude 

 
Cette étude est née d’un constat relatif à l’émergence d’un mouvement panafricaniste 

dans l’espace universitaire et sociopolitique ouagalais : il s’agit d’un mouvement étudiant fondé 
en 2013, connu sous le nom de « 2h pour nous, 2h pour l’Afrique ». La genèse de ce mouvement 
s’inscrit dans un contexte sociopolitique tendu, ayant culminé avec l’insurrection populaire 
d’octobre 2014 au Burkina Faso. Notre première rencontre avec ce mouvement remonte à 2015, 
dans le cadre d’une enquête de terrain portant sur la politisation des mouvements étudiants au 
sein du campus de Ouagadougou. À l’origine, ce mouvement puisait son inspiration idéologique 
dans le panafricanisme de Cheikh Anta Diop, avant d’amorcer sa « kémitisation » autour de 
2018 par un changement de nom : « 2h pour nous, 2h pour Kamita ». C’est à partir de cette 
période que s’est imposée l’idée d’initier une enquête de terrain dont l’objectif principal était 
de comprendre le kémitisme et ses manifestations à Ouagadougou.  

L’étude a été menée à Ouagadougou, capitale politique et culturelle du Burkina Faso, 
où le kémitisme connaît depuis quelques années une visibilité croissante dans les milieux 
urbains, intellectuels et militants. Le choix de ce terrain s’explique par la concentration des 
principaux mouvements kémites dans la ville, la diversité des espaces d’expression publique 
(universités, centres culturels, places rituelles, plateformes médiatiques) et la présence de 
plusieurs acteurs influents engagés dans la promotion de l’idéologie kémite. 

L’enquête s’est déroulée sur une période longue, de 2017 à 2024, afin de saisir les 
transformations progressives du kémitisme à Ouagadougou. Cette temporalité étendue a permis 
de documenter deux moments essentiels du développement du mouvement. La première phase 
(2017-2020) a principalement porté sur le mouvement estudiantin « 2h pour nous, 2h pour 
Kamita », dont l’implantation universitaire a constitué le point d’entrée du kémitisme dans la 
sphère publique. La seconde phase (2021–2024) s’est déroulée dans un contexte marqué par 
l’élargissement du mouvement à des organisations culturelles telles que LEGRATA (Le Grand 
Retour de l’Afrique sur la Terre de ses Ancêtres), Faso Kudumdé, Maaya Blôn et Miirya, et par 
la mise en place de pratiques rituelles collectives, notamment la célébration annuelle du djibôn. 

La continuité de l’enquête sur sept ans a permis d’observer l’évolution des pratiques, 
l’intensification des rituels, le rôle croissant des médiations numériques et l’émergence de 
tensions internes liées à l’expansion du mouvement. Le cadre spatio-temporel retenu offre ainsi 
une compréhension dynamique du kémitisme ouagalais et de ses processus de légitimation dans 
un contexte social en transformation. 

 
 
 

 



              page 382 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

2. 2. Approche méthodologique  
 

L’étude adopte une approche qualitative et compréhensive relevant de l’anthropologie 
des pratiques religieuses et politiques. Cette posture méthodologique vise à appréhender les 
significations que les acteurs kémites attribuent à leurs pratiques, à leurs engagements rituels, 
à leurs trajectoires militantes et à leurs stratégies de légitimation dans l’espace public. Elle 
repose sur l’idée que les phénomènes religieux et identitaires doivent être analysés à partir des 
expériences vécues, des interactions sociales et des dispositifs symboliques mobilisés par les 
participants. 

L’option qualitative s’est imposée en raison de la nature émergente du kémitisme à 
Ouagadougou et de la nécessité de saisir ses formes locales d’appropriation à travers une 
immersion prolongée sur le terrain. Cette approche permet d’articuler l’analyse des discours, 
des pratiques rituelles et des représentations symboliques dans leur contexte social, facilitant 
ainsi la compréhension des logiques qui sous-tendent la quête d’authenticité et de 
reconnaissance des mouvements kémites. 

L’enquête s’inscrit dans une démarche inductive : les catégories d’analyse n’ont pas été 
préétablies mais ont émergé progressivement au cours du terrain, à partir des observations, des 
récits des enquêtés et des supports numériques. Ce positionnement s’accorde avec la 
perspective ethnographique, qui privilégie l’attention au détail, la proximité avec les acteurs, la 
description dense des situations sociales et le va-et-vient constant entre données empiriques et 
conceptualisation. 

En articulant immersion, écoute et analyse réflexive, l’approche méthodologique 
adoptée permet ainsi de saisir la complexité des dynamiques internes au kémitisme ouagalais 
et de comprendre comment ses acteurs construisent, disputent et mettent en scène leur légitimité 
spirituelle et sociale. 
 
2. 3. Techniques de collecte des données, population et échantillonnage 
La collecte des données s’est déroulée entre 2017 et 2024 selon une démarche qualitative 
compréhensive. L’enquête a permis de documenter l’évolution du kémitisme, de ses 
expressions idéologiques à ses pratiques rituelles et médiatiques. Trois techniques principales 
ont été mobilisées.  

L’observation participante a constitué l’outil central, permettant de suivre les activités 
publiques et rituelles (djibôn, conférences, réunions internes) et d’appréhender les pratiques, 
les interactions et les significations symboliques associées au culte des ancêtres.  

Les entretiens semi-directifs, menés auprès de vingt-huit enquêtés, ont permis de saisir 
les trajectoires individuelles, les motivations d’adhésion, les perceptions de l’ancestralité et les 
tensions internes liées à la diversité culturelle et rituelle des groupes.  

L’analyse des supports médiatiques (publications Facebook, vidéos de Kamita TV, 
contenus numériques) a complété le dispositif en offrant accès aux stratégies de visibilité, aux 
discours publics et aux modes contemporains de légitimation. 

La population d’étude est composée de membres et sympathisants des mouvements 
kémites. Elle inclut dix-huit acteurs du collectif « 2h pour nous, 2h pour Kamita », dix membres 
de l’association LEGRATA et plusieurs participants rituels issus d’organisations comme Faso 
Kudumdé, Maaya Blôn et Miirya observés lors de la célébration du djibôn. Cette diversité a 



              page 383 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

permis de couvrir différents registres d’engagement : idéologique, spirituel, communautaire et 
médiatique. 

L’échantillonnage s’est appuyé sur une démarche progressive fondée sur la saturation 
théorique. Les premiers participants ont été rencontrés lors des observations, puis de nouveaux 
enquêtés ont été intégrés par effet « boule de neige », notamment des responsables associatifs, 
des officiants rituels, des jeunes militants et des acteurs engagés dans la médiatisation du 
mouvement. Ce processus a assuré la cohérence et la profondeur des données recueillies tout 
en reflétant la pluralité interne du kémitisme ouagalais. 

 
2. 4. Traitement, analyse des données et considérations éthiques  

 
L’analyse des données s’est inscrite dans une démarche qualitative inductive, 

privilégiant une compréhension fine des pratiques, des discours et des dynamiques sociales au 
sein des mouvements kémites de Ouagadougou. Les matériaux collectés (observations 
participantes, entretiens semi-directifs, interactions informelles et corpus médiatiques 
numériques) ont été transcrits, anonymisés et organisés dans une base documentaire cohérente. 
Cette structuration a constitué le socle de l’analyse. 

Le traitement des données a suivi les principes de l’analyse de contenu thématique (L. 
Bardin, 2007), adaptée ici au contexte ethnographique. Un codage ouvert a d’abord permis de 
dégager les unités de sens directement issues du terrain : pratiques rituelles, représentations de 
l’ancestralité, stratégies de visibilité publique, place des dozos, trajectoires militantes, mais 
aussi des tensions internes liées au pluralisme culturel et linguistique. Dans un second temps, 
le codage axial a regroupé ces éléments en ensembles thématiques plus larges, notamment : 
identité et ancestralité ; ritualité et légitimation ; médiation et autorité culturelle ; visibilité 
numérique ; diversité culturelle et tensions communautaires. Enfin, un codage thématique 
sélectif a permis d’identifier trois catégories centrales structurant l’analyse : la ritualisation 
comme mode de légitimation, l’appel aux dozos comme ressource d’authenticité, et la 
médiatisation comme vecteur de reconnaissance sociale. 

L’analyse a reposé sur une triangulation continue entre les observations directes, les 
discours recueillis et les supports numériques. Cette triangulation a renforcé la crédibilité des 
résultats en permettant de confronter les pratiques rituelles observées, les récits des acteurs et 
la mise en scène médiatique du kémitisme. Elle a également mis en évidence les écarts entre 
l’intention spirituelle, la performance rituelle et la réception publique. 

Le cheminement interprétatif s’est construit dans un va-et-vient constant entre le terrain, 
la codification et la conceptualisation. L’observation participante a révélé les dimensions 
performatives du djibôn et les enjeux de reconnaissance qui s’y jouent ; les entretiens ont éclairé 
les significations attribuées au culte des ancêtres, à l’afrocentricité et à la quête d’authenticité ; 
les supports numériques ont montré comment les acteurs utilisent la médiatisation pour 
construire leur légitimité. L’ensemble permet de comprendre que les stratégies de légitimation 
kémite produisent simultanément des effets de visibilité et des dynamiques paradoxales : 
dépendance à des médiateurs rituels externes, fragilisation de l’autonomie cultuelle et tensions 
induites par la diversité culturelle des participants. 
 



              page 384 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

Enfin, sur le plan éthique, il convient de souligner que l’ensemble de cette recherche a été mené 
dans le respect des principes fondamentaux des sciences sociales. Les participants ont été 
informés des objectifs de l’étude ainsi que de son cadre strictement scientifique, et leur 
consentement éclairé a été obtenu oralement. Les noms réels des personnes interrogées ont été 
remplacés par des pseudonymes, parfois inventés ou inspirés de noms usuels. Ce choix 
méthodologique vise à préserver la dimension humaine des participants, plutôt qu’à recourir à 
des désignations impersonnelles telles que « participant ». Toutes les données sensibles ont été 
traitées de manière confidentielle, et les observations rituelles ont été réalisées dans le respect 
des normes symboliques des communautés concernées. 
 
3. Résultats  
 
3. 1.  Mise en visibilité sociale du kémitisme à travers le djibôn 

 
L’un des modes d’expression du kémitisme ouagalais, c’est-à-dire ce qui lui confère une 

visibilité sociale, réside dans la reproduction annuelle, publique et médiatisée du djibôn 
international. Ce rite, dont le nom en dioula signifie « répandre » ou « verser de l’eau », consiste 
à offrir un sacrifice en hommage aux ancêtres. Il est largement pratiqué dans les sociétés 
africaines attachées au culte des ancêtres, qui peut prendre des formes diverses, allant des rites 
privés aux cérémonies collectives de grande envergure (J. Bonhomme, 2008). 

Le djibôn international, en tant que libation collective, est né en 2020 au Mali sous 
l’impulsion de l’association kémite Maaya Blôn. Depuis lors, il est répété chaque premier 
dimanche de juin par les kémites, à travers l’Afrique et dans sa diaspora. Par cette célébration, 
les promoteurs du retour aux sources ancestrales cherchent à mettre en lumière la dimension 
cultuelle de leur lutte pour la valorisation des traditions africaines et des valeurs ancestrales. 
Plusieurs éléments constitutifs du rite, notamment sa dimension spatiale et temporelle, 
contribuent à lui conférer une visibilité sociale. 

À l’occasion de la célébration du djibôn international, le 4 juin 2023 à Ouagadougou, 
Koumbia, l’un des responsables de l’association culturelle Faso Kudumde a souligné 
l’importance du lieu consacré au rituel. Il a indiqué que la cérémonie de libation collective 
devait se dérouler dans un espace naturel, public et paisible, tel qu’un cours d’eau, une forêt ou 
un bois sacré, afin de préserver la neutralité et la solennité du rite. Ainsi, à Ouagadougou, le 
djibôn est célébré sur les rives du barrage de Tanghin, mettant en exergue l’eau et la terre, 
éléments symboliques de la spiritualité ancestrale. 

À cette identification spatiale s’ajoute une dimension temporelle. Le djibôn a lieu 
chaque année au début de la saison pluvieuse, ce qui est significatif quant à la finalité du rite. 
C’est l’explication donnée par Bala, 35 ans, l’un des membres fondateurs du mouvement « 2h 
pour nous, 2h pour Kamita » et doctorant en études culturelles africaines à l’université Joseph 
Ki-Zerbo : « Chaque étape de la saison pluvieuse marque le commencement d’un nouveau 
cycle. C’est à ce moment que l’on accomplit des bénédictions et des incantations en l’honneur 
des ancêtres, afin de solliciter leur aide pour que la saison soit abondante »1. 
L’accomplissement du rite est ainsi censé favoriser une pluie abondante, perçue comme une 

 
1 Entretien réalisé avec Bala le 14 mars 2024 à Ouagadougou. 



              page 385 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

bénédiction et une manifestation de la bienveillance des ancêtres. Le choix du premier 
dimanche de juin, bien qu’arbitraire, revêt une portée symbolique pour les entrepreneurs du 
culte. L’action rituelle, accomplie simultanément (entre 9h et 10h GMT) à travers l’Afrique et 
sa diaspora, vise à exprimer l’unité communautaire des kémites.  

Le processus de légitimation de kémites apparaît également dans la réappropriation des 
figures panafricanistes considérées comme « ancêtres méritants ». Les kémites établissent un 
parallèle entre les ancêtres de lignage et les figures panafricanistes telles que Kwamé 
N’Krumah, Cheikh Anta Diop et Thomas Sankara. Ces figures sont désignées comme « 
ancêtres méritants », incarnant la résistance identitaire et l’autorité fondatrice. « Ces 
panafricanistes purs et durs, nous les considérons comme des ancêtres méritants » 2, affirme 
Yirsob, 48 ans, l’un des membres fondateurs de l’association LEGRATA. Leur ancestralité est 
valorisée pour leur engagement en faveur de l’unité et de l’identité africaine. 
 
3. 2. Recours aux dozos comme garants rituels du djibôn 

 
Les kémites tendent à considérer comme sympathisant, voire militant de leur 

mouvement, toute personne pratiquant le culte des ancêtres. Ainsi, lors du djibôn, ils associent 
à leur démarche tout groupe ou individu pratiquant ou défendant ce culte. Cette extension de la 
mouvance kémite s’opère même lorsque les intéressés ignorent tout du kémitisme. Selon un 
rapport de la Division de l’Information, de la Documentation et des Recherches, un organe de 
l’Office Français de Protection des Réfugiés et Apatrides, cette tendance à élargir l’attribution 
du qualificatif « kémite » est également observable chez les kémites maliens, pour qui « le 
kémitisme n’est rien d’autre que la véritable religion africaine, ce qui permet de considérer 
comme kamite toute personne pratiquant les rituels » (2023, p. 4). Cette extension identitaire 
permet aux kémites de légitimer leur démarche en s’appuyant sur des pratiques ancestrales déjà 
existantes. 

Dans cette logique, les kémites ouagalais, souvent issus de milieux intellectuels et 
urbains, font appel aux dozos pour assurer la sacralité du djibôn. Les dozos, chasseurs 
traditionnels, sont reconnus pour leur maîtrise des rites ancestraux, contrairement aux kémites 
qui peuvent manquer de formation rituelle. Les dozos ne sont pas kémites mais incarnent une 
continuité culturelle non interrompue. Leur participation au djibôn renforce la crédibilité de 
l’événement et lui confère une valeur symbolique forte. Wendsida, 30 ans, l’un des membres 
de l’association LEGRATA, est devenu adepte du culte des ancêtres après avoir renié sa foi 
catholique. Il explique l’importance du recours aux dozos pour garantir l’efficacité symbolique 
du rite : « Tout le monde n’est pas habilité à accomplir le sacrifice : il faut être initié. Si tu le 
fais et que tu prononces mal les incantations, tu risques même de te maudire sans t’en rendre 
compte »3. Ce témoignage souligne que le rite doit être accompli dans le respect du sacré et de 
la mémoire des ancêtres. 

La cérémonie du djibôn met ainsi en lumière les dozos, qui se positionnent comme 
maîtres religieux de l’action rituelle. Wendsida, participant aux éditions 2022 et 2023 du djibôn, 
fait remarquer que « ce sont surtout les dozos qui se mettent en avant. On a donc l’impression 

 
2 Entretien réalisé avec Yirsob le 16 mars 2024 à Ouagadougou. 
3 Entretien réalisé avec Wendsida le 3 janvier 2024 à Ouagadougou 



              page 386 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

qu’il ne s’agit plus de kémitisme, car ils reproduisent tout à la manière des dozos » 4. Selon 
notre propre observation lors du djibôn international de 2023, il s’agit bel et bien d’une véritable 
mise en scène des griots dozos, chantant les louanges de leurs ancêtres chasseurs et avançant, 
au son de la kora, d’un pas rythmé de danse, ce qui confère à l’événement un caractère solennel. 

À cette occasion émerge également la figure de Konomba, fervent défenseur des 
traditions ancestrales et parrain de l’événement. Consacré « Trésor humain vivant » en 2015 
par l’Organisation des Nations Unies pour l’Éducation, la Science et la Culture (UNESCO), il 
fait partie des personnalités culturelles dont les savoirs et savoir-faire traditionnels constituent 
le patrimoine culturel immatériel de l’humanité. Fort de cette reconnaissance, il semble engagé 
dans une stratégie de visibilité médiatique, cultivant le mystère autour de sa personne. Lors de 
l’émission « Sur la brèche » de la RTB (Radiodiffusion Télévision du Burkina), diffusée, le 
dimanche 18 juin 2023, il affirme tenir son prénom du konon, fétiche de son père dont il serait 
la réincarnation. À cet ancrage traditionnel s’ajoute son profil d’écrivain et de musicien, faisant 
de lui une figure de référence en matière culturelle et un promoteur du culte des ancêtres. Sa 
présence parmi les kémites contribue sans doute à la légitimation et à la crédibilisation de leur 
entreprise rituelle. Elle permet aux kémites d’ancrer leur démarche dans une continuité 
culturelle reconnue. 

 
3. 3. Les tensions identitaires liées au métissage culturel et linguistique 

 
En principe, toute action rituelle se veut signifiante pour les participants, si elle veut 

atteindre un certain niveau d’efficacité symbolique. L’ensemble des symboles employés dans 
la célébration du djibôn vise à faire sens pour les participants. Mais le déroulement du rite ne 
semble pas garantir l’interaction entre les actions symboliques posées (paroles et gestes) et les 
participants à la cérémonie. L’effectivité de cet échange semble absente, dans la mesure où le 
djibôn se reproduit dans un contexte de métissage culturel.  

Wendsida, issu du groupe ethnolinguistique moaga, critique la célébration du djibôn, 
qu’il juge inadaptée au contexte multiculturel des participants : « J’ai assisté une fois à leur 
sacrifice. C’était un mélange impossible : toutes les ethnies du Burkina y étaient 
représentées »5. L’expression « leur sacrifice » traduit une prise de distance à l’égard d’un 
événement censé fédérer la communauté kémite. Cette prise de distance illustre l’absence 
d’interaction entre le rituel et certains participants, ce qui compromet sa portée symbolique. Le 
rite, bien que censé fédérer, repose sur un modèle culturel spécifique, celui des Dioula, qui ne 
fait pas sens pour tous.  
 Issa, 32 ans, l’un des membres du mouvement « 2h pour nous, 2h pour Kamita », est 
actuellement professeur de lycée à Ouagadougou. Issu du groupe ethnolinguistique bissa, il 
rapporte que tout se fait en dioula, ce qui accroît la distance sociale et symbolique entre certains 
participants et l’action rituelle. Or, derrière le langage verbal et gestuel du rite se cache une 
signification symbolique à déchiffrer. Tout rite entend assurer une fonction communicative qui 
fait sens aux yeux des participants. La compréhension (qui n’est pas seulement rationnelle, mais 
aussi sensorielle) de l’action rituelle constitue un préalable à l’adhésion des participants. 

 
4 Ibid. 
5 Entretien réalisé avec Wendsida le 3 janvier 2024 à Ouagadougou 



              page 387 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

L’usage exclusif d’une langue et d’un modèle culturel limite donc l’efficacité du djibôn auprès 
d’une audience plurielle et multiculturelle.  

La monopolisation culturelle par les Dioula a des effets d’exclusion. Dans un rituel 
censé fédérer, cette récupération conduit à l’institutionnalisation d’une pratique culturelle 
dominante, produisant un effet d’exclusion des groupes minoritaires. Issa rapporte que certains 
de ses camarades Moose et Bissa ne participent plus à la cérémonie en raison de sa 
monopolisation par les Dioula.  

Ces témoignages de membres du mouvement kémite ont été corroborés par nos propres 
observations, menées lors de la célébration du djibôn en 2023, ainsi que par l’analyse des 
réactions contrastées recueillies sur les réseaux sociaux. L’ensemble de ces éléments met en 
évidence un déficit d’articulation entre le modèle culturel dominant, en l’occurrence le dioula, 
et la diversité des appartenances culturelles des participants à cette célébration. 
 
3. 4. La médiatisation du kémitisme ouagalais : rituels, acteurs et visibilité numérique 

 
À travers la mobilisation de pratiques rituelles et l’implication active des dozos, le 

kémitisme ouagalais cherche à consolider sa légitimité en s’appuyant sur une médiatisation 
accrue de ses activités. Cette stratégie communicationnelle agit comme un véritable 
amplificateur de visibilité, permettant à ce mouvement religieux et culturel de s’inscrire 
progressivement dans l’espace public. Les acteurs kémites recourent aussi bien aux médias 
classiques (radios, télévisions locales, presse écrite) qu’aux plateformes numériques (Kamita 
TV, les pages Facebook telles que « Communauté Kamite Burkina », « Kamita Yaar », 
« LEGRATA », « 2h pour nous, 2h pour Kamita », etc.). Ces dernières offrent aux acteurs 
kémites la possibilité de mettre en scène leurs discours, de rendre accessibles leurs rituels et de 
valoriser leurs événements. Ainsi, la médiatisation ne se limite pas à une simple retransmission 
: elle participe à la construction d’une reconnaissance sociale et symbolique. Par exemple, la 
diffusion médiatique du djibôn permet d’élargir l’audience au-delà du cercle des participants. 

La médiatisation du kémitisme ouagalais, qu’elle soit classique ou numérique, apparaît 
comme une condition essentielle de sa légitimation et de son inscription dans l’espace public, 
en transformant des pratiques locales en événements publics, accessibles à une audience élargie 
et susceptibles d’influencer les représentations sociales de ce mouvement. 
 
4. Discussion 
 
4. 1. La légitimation du kémitisme : entre ritualité, authenticité et contraintes postcoloniales 

 
Les résultats de l’enquête montrent que la légitimation du kémitisme repose 

principalement sur la mise en scène rituelle du djibôn et sur le recours à des symboles culturels 
partagés. En tant qu’espace de visibilité publique, cette cérémonie matérialise le « retour aux 
sources » prôné par les kémites et fonctionne comme une plateforme de reconnaissance 
identitaire. Cette logique performative rejoint la conception afrocentrique de M.-K. Asante 
(2003) et de A. Mazama (2001 ; 2002), selon laquelle la ritualisation constitue une stratégie de 
recentrage du sujet africain dans son propre univers symbolique. Toutefois, dans le contexte 



              page 388 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

burkinabè, cette performance identitaire se heurte à des contraintes structurelles qui en limitent 
la portée émancipatrice. 

D’une part, l’association des dozos au rituel confère au djibôn une authenticité religieuse 
fondée sur l’autorité ancestrale. Cette alliance, perçue comme une tentative de « réancrage » 
dans la tradition africaine, rappelle l’exigence de continuité culturelle mise en avant par T. 
Obenga (2001). Cependant, cette même stratégie transfère l’autorité spirituelle hors du cercle 
kémite, créant une forme de dépendance rituelle. P. Hountondji (1977) y verrait une expression 
du « paradigme de l’extraversion », où la légitimité se construit toujours par référence à une 
autorité externe, incarnée ici par les détenteurs du savoir cultuel traditionnel, c’est-à-dire les 
dozos. Ainsi, la quête d’authenticité, en cherchant à s’ancrer dans une tradition reconnue, risque 
paradoxalement d’affaiblir l’autonomie rituelle du kémitisme. 

D’autre part, la reproduction du rite dans un contexte multiculturel engendre des 
difficultés de communication symbolique. L’usage exclusif du dioula et la prédominance du 
modèle culturel mandingue limitent la participation des membres issus d’autres groupes 
ethnolinguistiques, entraînant une fragmentation identitaire. Ce constat résonne avec la critique 
de K. Prah (2017), selon laquelle la renaissance africaine ne saurait s’accomplir sans une prise 
en compte effective de la diversité linguistique et culturelle du continent. Là où A. Mazama 
(2003) prône une unification spirituelle afrocentrique autour des valeurs communes issues de 
Kemet, la réalité empirique montre que les pratiques kémites se confrontent à la pluralité des 
héritages africains. Cette tension entre unité idéologique et diversité culturelle illustre la 
difficulté d’opérationnaliser l’afrocentricité dans un contexte social hétérogène. 

Enfin, la transformation des figures panafricanistes en « ancêtres méritants » témoigne 
d’une tentative de spiritualisation du politique. En érigeant des panafricanistes tels que Cheikh 
Anta Diop ou Thomas Sankara au rang d’ancêtres symboliques, les kémites recomposent les 
frontières entre sacré et politique. Ce processus rejoint l’idée formulée par V.-Y. Mudimbe 
(2021), selon laquelle la modernité africaine se définit par la reconfiguration du rapport au sacré 
à travers de nouvelles mythologies de la résistance. Toutefois, cette innovation idéologique se 
heurte aux critères traditionnels d’ancestralité, fondés sur l’ancrage lignager et territorial (D. 
Kohlhagen, 2000). La tension entre invention symbolique et authenticité culturelle traduit ici 
ce que A. Mbembe (2000) nomme la « postcolonie », c’est-à-dire un espace où les héritages du 
passé et les aspirations modernes coexistent dans un régime d’ambivalence. 

En définitive, les stratégies de légitimation des kémites s’apparentent à un champ de 
négociation identitaire, où la quête de visibilité et de cohérence spirituelle se confronte à la 
pluralité des références culturelles et à la persistance des hiérarchies symboliques. Si 
l’afrocentricité fournit un cadre émancipateur de réappropriation du sens, la pratique kémite à 
Ouagadougou révèle, dans les faits, la complexité de toute reconstruction culturelle en contexte 
postcolonial. La légitimation kémite apparaît ainsi comme un processus hybride, où la tradition 
se réinvente au prisme de la modernité, et où la recherche d’authenticité se heurte aux logiques 
sociales de reconnaissance et de pouvoir. 

 
4. 2. Médiatisation et quête de légitimation du kémitisme : entre visibilité numérique et 
authenticité religieuse 
 



              page 389 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

La quête de légitimation du kémitisme s’appuie sur une stratégie de médiatisation des 
cérémonies rituelles, soigneusement orchestrée par les acteurs eux-mêmes. Chaque cérémonie 
devient ainsi un instrument de visibilité et de reconnaissance. Comme le montrent H. Campbell 
et P.-H. Cheong (2022), les pratiques religieuses contemporaines se déploient désormais dans 
des espaces hybrides, à la fois physiques et numériques, ce qui confère aux communautés une 
nouvelle légitimité sociale. Dans le même sens, G. Mouthé (2023) analyse comment les 
technologies de l’information et de la communication transforment la liturgie et les pratiques 
religieuses en Afrique, en soulignant que la diffusion numérique constitue un vecteur 
incontournable de reconnaissance et d’ancrage dans l’espace public. 

Cependant, cette médiatisation peut fragiliser l’authenticité religieuse et exposer le 
kémitisme à des critiques de spectacularisation. F. Madore et P. Millet-Mouity (2017) 
rappellent que les acteurs religieux africains à l’ère du numérique doivent composer avec une 
tension entre visibilité et crédibilité, car la surmédiatisation risque de réduire la spiritualité à 
une performance sociale. De son côté, K. Pype (2017) souligne que la mise en ligne des rituels 
peut transformer la religion en objet de consommation culturelle, au risque de folklorisation. 
 La tension entre visibilité et authenticité montre que la médiatisation constitue à la fois 
un outil de légitimation et un risque de spectacularisation. En tout état de cause, la religiosité 
numérique ne doit pas être envisagée comme une rupture, mais plutôt comme une extension des 
pratiques traditionnelles, permettant aux communautés de négocier leur place dans un monde 
globalisé. Dès lors, la stratégie kémite associe rituels, symboles et communication numérique 
afin de consolider sa position dans le paysage religieux et identitaire contemporain, tout en 
affrontant les tensions inhérentes à la modernité médiatique. 
 

5. Conclusion 

En somme, l’analyse des stratégies discursives, rituelles et médiatiques des kémites de 
Ouagadougou met en évidence la complexité des processus de légitimation dans le contexte 
burkinabè contemporain. Loin de se réduire à une simple revendication identitaire, le kémitisme 
apparaît comme une entreprise de reconstruction spirituelle et culturelle, articulée autour de la 
réhabilitation des traditions ancestrales et de la quête d’une visibilité sociale. Les pratiques 
observées, à savoir la célébration du djibôn, le recours aux dozos et la mobilisation des réseaux 
sociaux, témoignent d’une volonté de donner corps à une religiosité africaine cohérente et 
reconnue. 

Cependant, ces mêmes démarches révèlent des paradoxes internes : la dépendance à des 
médiateurs extérieurs fragilise l’autonomie rituelle, tandis que la recherche de reconnaissance 
publique engendre des tensions entre l’orthodoxie spirituelle et l’adaptation médiatique. Ces 
contradictions montrent que la légitimité kémite demeure un processus en construction, traversé 
par des dynamiques de légitimation et de délégitimation simultanées. 

Ainsi, cette étude contribue à combler une lacune de la littérature en mettant en lumière 
les formes locales d’appropriation du kémitisme et les enjeux concrets de sa visibilité sociale. 
Elle ouvre également des perspectives pour de futures recherches, notamment sur les 
interactions entre le kémitisme et d'autres mouvements spirituels africains, ainsi que sur les 
modalités de réception de cette idéologie au sein de différents segments de la société burkinabè. 
 



              page 390 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

Reconnaissance 

Mes remerciements vont tout d’abord aux membres des mouvements kémites de Ouagadougou, 
en particulier ceux de « 2h pour nous, 2h pour Kamita » et de l’association LEGRATA, qui ont 
accepté de partager avec moi leurs expériences, leurs convictions et leurs parcours. Leur 
disponibilité, leur confiance et leur ouverture ont été essentielles à la compréhension du 
phénomène étudié. 
 

Conflit d’intérêt 

L’auteur ne déclare aucun conflit d’intérêts lié à cet article. 
  

Références bibliographiques 

Asante, Molefi Kete, (2003). Afrocentricity: The Theory of Social Change. Chicago : African 
American Images. 

Auque-Pallez, Ysé, (2022). « Libérer l’Afrique ou se libérer soi-même ? Mobilisations 
politiques et identitaires des militants panafricanistes afrocentriques en Île-de-France ». 
Etudes de la Chaire Diasporas Africaines, 2, p. 1-99. 

Bardin, Laurence, (2007). L'analyse de contenu. Paris : PUF. 
Bonhomme, Julien, (2008). « Les morts ne sont pas morts ». In Cros, Michèle et Bonhomme, 

Julien, Déjouer la mort en Afrique. Or, orphelins, fantômes, trophées et fétiches (p. 159-168). 
Paris : Editions L’Harmattan. 

Campbell, Heidi et Cheong, Pauline Hope, (2022). The Oxford Handbook of Digital Religion. 
Oxford : Oxford University Press. 

Diop, Cheikh Anta, (1967). Antériorité des civilisations nègres : Mythe ou réalité historique ? 
Paris : Présence Africaine. 

Division de l’Information, de la Documentation et des Recherches/Office Français de 
Protection des Réfugiés et Apatrides, (2023). Mali : Le mouvement kamite. 
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite_
159050_web.pdf 

Hountondji, Paulin, (1977). Sur la philosophie africaine : critique de l'ethnophilosophie. Paris 
: F. Maspero. 

Kohlhagen, Dominik, (2000). Les ancêtres dans la pensée juridique africaine. Etude appliquée aux 
sociétés du Golfe du Bénin. Mémoire de DEA en Anthropologie Juridique et Politique à 
l’université de Paris 1, Panthéon-Sorbonne. 
http://www.dhdi.free.fr/recherches/etudesdiverses/memoires/kohlhagenmemoir.pdf 

Madore, Frédérick et Millet-Mouity, Pamela, (2017). « Les acteurs religieux africains à l'ère du 
numérique ». Émulations, 24, Louvain-la-Neuve : Presses universitaires de Louvain. 

Mazama, Ama, (2001). « The Afrocentric paradigm: Contours and definitions ». Journal of 
black studies, 31 (4), p. 387-405. https://doi.org/10.1177/002193470103100401 

Mazama, Ama, (2002). « Afrocentricity and African Spirituality ». Journal of Black Studies, 33 
(2), p. 218-234. https://doi.org/10.1177/002193402237226 

Mazama, Ama, (2003). L'impératif afrocentrique. Paris : Menaibuc. 
Mbembe, Achille, (2000). De la postcolonie: Essai sur l’imagination politique dans l’Afrique 

contemporaine. Paris: Editions Karthala. 
 

https://www.amazon.fr/Laurence-Bardin/e/B00LPK7YWQ/ref=dp_byline_cont_book_1
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite_159050_web.pdf
https://www.ofpra.gouv.fr/sites/default/files/ofpra_flora/2304_mli_le_mouvement_kamite_159050_web.pdf
http://www.dhdi.free.fr/recherches/etudesdiverses/memoires/kohlhagenmemoir.pdf
https://doi.org/10.1177/002193470103100401
https://doi.org/10.1177/002193402237226


              page 391 of 391 

 

RASP                                                                                                                                               Volume 7, Issue 2 

Mokhoathi, Joël, (2024). « Neo-Colonialism and the Emancipation of Indigenous Religions of 
Africa: Reconnoitring Reformist Possibilities ». Religions, 15 (872) 
https://doi.org/10.3390/rel15070872. 

Mouthé, Gildas, (2023). « TIC et mutations religieuses : une analyse de l’influence des 
pratiques en ligne sur la liturgie ». Religiologiques, 45, p. 245-264. DOI: 
https://doi.org/10.7202/1113249ar 

Mudimbe, Valentin- Yves, (2021). L'invention de l'Afrique : gnose, philosophie et ordre de la 
connaissance (Laurent Vannini, trad.). Paris : Présence africaine. 

Obenga, Théophile, (2001). La philosophie africaine de la période pharaonique : 2780-330 
avant notre ère. Paris : L’Harmattan. 

Prah, Kwesi Kwaa, (2017). « The Centrality of the Language Question in the Decolonization 
of Education in Africa ». Alternation, 24 (2), p. 226-252. DOI:10.29086/2519-
5476/2017/v24n2a12 

Pype, Katrien, (2017). « Pratiques religieuses africaines et médias numériques: Prolonger la 
réflexion ». Emulations, 24, p. 135-144. DOI :  https://doi.org/10.14428/emulations.024.009 

 

© 2025 POGOROWA, Licensee Bamako 
Institute for Research and Development Studies 
Press. Ceci est un article en accès libre sous la 
licence the Créative Commons Attribution 
License 
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0) 

Note de l'éditeur 

Bamako Institute for Research and 
Development Studies Press reste neutre en ce 
qui concerne les revendications 
juridictionnelles dans les publications des 
cartes/maps et affiliations institutionnelles. 

 

https://doi.org/10.3390/rel15070872
https://mediatheques-ifbf.org/index.php?lvl=author_see&id=57118
https://www.laprocure.com/publisher/0-72017/presence-africaine
https://doi.org/10.29086/2519-5476/2017/v24n2a12
https://doi.org/10.29086/2519-5476/2017/v24n2a12
https://doi.org/10.14428/emulations.024.009
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0

	2. 1. Cadre spatio-temporel de l’étude
	2. 3. Techniques de collecte des données, population et échantillonnage
	2. 4. Traitement, analyse des données et considérations éthiques
	3. 3. Les tensions identitaires liées au métissage culturel et linguistique
	Bardin, Laurence, (2007). L'analyse de contenu. Paris : PUF.
	Mazama, Ama, (2002). « Afrocentricity and African Spirituality ». Journal of Black Studies, 33 (2), p. 218-234. https://doi.org/10.1177/002193402237226
	Mokhoathi, Joël, (2024). « Neo-Colonialism and the Emancipation of Indigenous Religions of Africa: Reconnoitring Reformist Possibilities ». Religions, 15 (872) https://doi.org/10.3390/rel15070872.
	Mouthé, Gildas, (2023). « TIC et mutations religieuses : une analyse de l’influence des pratiques en ligne sur la liturgie ». Religiologiques, 45, p. 245-264. DOI: https://doi.org/10.7202/1113249ar

	Mudimbe, Valentin- Yves, (2021). L'invention de l'Afrique : gnose, philosophie et ordre de la connaissance (Laurent Vannini, trad.). Paris : Présence africaine.

