RASP Revue Africaine des Sciences Sociales et de la Sante Publique, Volume 2 N 2:
?’zﬂm aFRlCAlNE ISSN : 1987-071X e-ISSN 1987-1023
P —— Recu, 27 Octobre 2020
L 3 ":T;”‘ Accepté, 03 Décembre 2020

D@l Publié, 10 Décembre 2020
\ http://www.revue-rasp.org

Recherche
Prélevement d’organes en question : facteurs explicatifs d’abstention au Burkina
Faso

Aicha Nadége OUEDRAOGO" " et Abdourahmane GARBA MAMOUDOU ?

1 IMAF/EHESS-PSL (Institut des mondes africains/Ecole des hautes études en sciences sociales-

Université Paris sciences et lettres) ; Université de Fada N’Gourma Burkina Faso.
Service protection-médiation-prévention de 1’ceuvre du secours aux enfants-Paris/ Service expert prés de
la cour d’appel de Paris.

* Correspondance : aichcel@yahoo.fr ; Tel : +226-73 64 57 28 ;

Résumé : La présente étude rapporte des résultats préliminaires sur la perspective du prélévement
d’organe cadavérique au Burkina-Faso. Il s’agit d’une étude exploratoire qui vise a recueillir des
opinions a propos d’une option thérapeutique non encore pratiquée dans le pays et dont les avantages,
mais aussi les implications méritent d’étre discutés. Les ¢léments rapportés peuvent se décliner en
différentes catégories. L’analyse des 35 premiers entretiens montre que cette option thérapeutique est
méconnue et incomprise en raison de son assimilation a des pratiques occultes. Aussi, divers
mécanismes de pensée ont été mis en évidence comme des facteurs limitants au processus de
prélevement. Des facteurs explicatifs d’ordre €éthique, médical ou socio-culturel entravent en effet
I’adhésion au don d’organe cadavérique, rendant la perspective compromise.

Mots clés : Mort, prélevement d’organe, option thérapeutique, transgression, Burkina Faso

Questionning organ harvesting in Burkina Faso: Explanatory factors of people

abstention

Abstract:This study reports preliminary results on the prospect of cadaveric organ harvesting in
Burkina Faso. It is an exploratory study that aims to collect opinions about a therapeutic option not yet
practiced in the country, and whose benefits, but also implications, are worth discussing. The reported
items can be divided into different categories. Analysis of the first 35 interviews shows that this
therapeutic option is not known or misunderstood due to its assimilation to occult practices. Also,
various thought mechanisms have been highlighted as limiting factors in the sampling process.
Explanatory factors of an ethical, medical or socio-cultural nature hinder adherence to cadaveric organ
donation, rendering the prospect compromised.

Keywords: Death, organ harvesting, therapeutic option, transgression, Burkina Faso.



http://www.revue-rasp.org/
mailto:aichcel@yahoo.fr

Page 133 of 144

Introduction

Si les grandes révolutions de la médecine permettent d’obtenir une meilleure qualité de vie, elles
repoussent également les limites de la mort a plusieurs égards, a travers notamment le don d’organes.
Cependant, I’intérét thérapeutique de la pratique peine a se montrer, tant il est escamoté par une
pléthore de considérations éthiques et socio-culturelles, méme si au niveau juridique, les textes
’autorisent®. Au Burkina-Faso, le prélévement d’organes cadavérique butte sur les lourdeurs afférentes
au traitement des morts dans les pratiques traditionnelles. Dans les pays ou elle est pratiquée, la
transplantation est confrontée a un manque sévere de donneurs. Cela est principalement 1ié au refus
des familles de consentir au don (parfois méme en cas d’accord du donneur) ainsi qu’a la régression
du taux de décés par accident et par les maladies cardio-vasculaires (Ghorbal 2003 ; Morelon, 2003).
Dans I’optique de remédier a cette pénurie, le prélévement d’organe a évolué et se situe a présent a un
autre stade. De nombreux pays comme la France, I’Espagne, les Pays-Bas, I’ Algérie, la Tunisie, etc.
appliquent alors le principe du consentement présumé du donneur (Didier Burg, 2018 ; Cabrol, 2007 ;
David Rodriguez-Arias, 2009) lequel donne accés aux équipes techniques de procéder au prélévement
des qu’un patient remplit les critéres d’appartenance a une catégorie apte. Mais la encore les incessants
refus des familles constituent un obstacle, réduisant fortement la disponibilité de greffons, malgré
I’¢largissement des criteres d’éligibilité au don.

Au Burkina-Faso, le don d’organe cadavérique est méconnu. Le paradoxe de « 1’organe vivant » dans
un «corps mort» est percu comme une utopie ou un stratagéme visant a entrainer la mort par
anticipation a des fins contraires a 1’intérét du malade (Ouédraogo, 2018). En effet, la question du
prélévement d’organes est multifactorielle. Comment conjuguer I’ambiguité de la mort biologique et
la conception culturelle de la mort dans une visée thérapeutique ? Quelles sont les valeurs qui motivent
les prises de position face au prélevement d’organe cadavérique ? Quels sont les ¢léments d’entrave a
cette thérapie, comment est-elle percue ? D’autres considérations venant, soit soulever I’ambivalence
de la situation, soit buter sur des restrictions culturelles et ou religieuses compliquent davantage la
question.

L’objectif de cette étude est, d’une part, d’analyser les représentations du don d’organes au sein de la
population burkinabé. D’autre part, il s’agit de déterminer les valeurs qui motivent les prises de
position face au sujet, afin de déceler les facteurs d’entrave au don d’organe dans la société burkinabé.

Nous aborderons donc ici essentiellement la question du prélevement d’organe cadavérique en
décrivant les facteurs qui induisent I’abstention au don, apres avoir rappelé quelques criteres de
catégorisation des donneurs.

Matériels et méthodes

Il s’agit d’une recherche prospective basée sur une approche qualitative. Nous avons procédé a une
enquéte ethnographique consistant en des entretiens semi directifs auprés de 35 participants
appartenant a différentes franges de la population, incluant des leaders communautaires (06), des chefs
coutumiers (02), des personnes agées (10), des jeunes adultes hommes (10) et femmes (07). Ensuite

! Sur plan juridique, comme dans presque tous les pays, le don d’organe n’est pas interdit méme si trés peu de textes existent
sur la question. Selon un médecin, « Au niveau juridique, le Burkina dispose de quelques textes autorisant la
transplantation d’organe. Si quelqu’un dispose de ses moyens et trouve un médecin capable de lui pratiquer la
transplantation, il n’y a pas d’entrave ».

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 134 of 144

une analyse thématique du contenu a été effectuée sur la base des données recueillies.

Des criteres de la mort au statut de donneur d’organe

Rappelons que deux types de profils de patients peuvent étre des donneurs : les patients en état de mort
cérébrale et les patients en état de mort a coeur arrété. Différents procédés permettent de constater le
déces selon qu’il s’agisse de la mort encéphalique ou de la mort cardiaque. Le constat de mort est établi
a partir d’une absence totale de conscience et d’activité motrice spontanée, d’une abolition de tous les
réflexes du tronc cérébral, et d’une absence totale de ventilation spontanée (Antoine, 2010). En cas
d’assistance par ventilation mécanique, le caractere irréversible de la destruction encéphalique doit
étre confirmé (Benmakhlouf et Weil, 2011). Les donneurs sont généralement des victimes d’accidents,
d’anoxies, de suicides, d’hémorragies cérébrales, ou d’arrét cardiaque irréversible. Le prélévement
s’effectue en référence au cadre définit par la classification dite de Maastricht (Kootstra G, Daemen
JH, Oomen AP., 1995) qui établit 4 catégories de donneurs repartis en fonction de la nature du déces.

La catégorie I correspond a 1’arrét cardiaque survenant en dehors de tout contexte de prise en charge
médicalisée et pour lequel le prélévement ne peut étre envisagé que si la mise en ceuvre de gestes de
réanimation de qualité a été réalisée moins de 30 minutes aprés 1’arrét cardiaque. La catégorie II est
celle d’un arrét cardiaque en présence de secours qualifiés et immédiats, mais sans que les efforts de
réanimation aient pu permettre une récupération hémodynamique. Dans ce cas, la mort survient par
arrét des manceuvres de réanimation pendant 5 minutes, puis celles-ci sont reprises, a des fins de
conservation des organes, pour un prélévement éventuel. La catégorie III correspond a 1’arrét
cardiaque d’une personne hospitalisée et qui survient suite a une décision de limitation ou d’arrét des
traitements (LAT) en raison d’un pronostic particulierement défavorable. La catégorie IV est celle
d’une personne hospitalisée, en état de mort encéphalique ayant fait un arrét cardiaque, lors de la mise
en ceuvre de la ventilation et des perfusions de solutés massifs associées a la prise de médicaments
appropriés.

A T’inverse des situations I, II, et IV qui correspondent a des arréts cardiaques non controlés, la
catégorie III est celle d’un arrét controlé. Cette catégorie est précis€ément sujet a controverses en ce
qu’elle pose un probléme éthique important : les donneurs de ce groupe sont bien vivants a I’instant
de la prise de décision de LAT. Aussi, Robin Cremer (2015) rapporte des données d’études montrant
que beaucoup de patients survivent a un LAT. Néanmoins, elle représente dans certains pays tels que
la Grande-Bretagne, certains Etats des Etats-Unis, les Pays-Bas, la Belgique... la source la plus
importante et la plus facile a organiser (Cabrol, 2007), tandis qu’il n’est pas encore envisagé dans
plusieurs pays occidentaux telle que la France.

Thérapeutique majeure, la transplantation intervient en derniere instance lorsqu’ont échoué toutes les
autres options de soins. De maniere générale, les greffes concernent aussi bien les organes (foie, cceur,
poumons, pancréas, rein et intestins) que les tissus (cornée, peau, os, valves cardiaques, vaisseaux
sanguins) et le temps moyen entre le prélévement et la transplantation est de 3 a 4 heures pour un cceur,
6 a 8 heures pour un poumon, 12 a 18 heures pour un foie, 24 a 36 heures pour un rein. Ces délais
dépendent cependant de 1’état de I’organe, et un seul donneur peut d’effectuer des greffes chez sept a
neuf personnes (si les poumons et le foie sont fragmentés)?.

2 https://www.swisstransplant.org/fr/fag/

RASP Volume 2, Numéro 2


https://www.swisstransplant.org/fr/faq/

Page 135 of 144

Toutefois, le don d’organe, est I’'une des prouesses du monde scientifique médical qui reste délicat
aussi bien par ses conditions théoriques que celles pratiques. La définition biologique de la mort peut
se heurter a celle culturelle ou religieuse voire juridique.

Dans le domaine médical, la mort est définie par la mort du cerveau®. Dans chaque société, la mort a
une connotation différente. Si elle est signe de fin pour certains, elle peut aussi étre appréhendée
comme un chemin ou une destination pour d’autres. Le prélévement et la transplantation questionnent
le rapport des humains au corps et aux croyances. Si le don d’organe est devenu une pratique courante
dans les pays développés et les mécanismes associés au refus du prélévement sont connues et font
régulicrement I’objet de réflexion afin d’y palier, au Burkina-Faso, il n’en est rien ; le sujet n’est pas
encore a ’ordre du jour. La transplantation d’organe connue est relative au don d’organe a vif, et
particuliérement celle du rein, pratiquée généralement dans les pays du Maghreb. Quant au
prélévement d’organe cadavérique, il semble courant depuis toujours et uniquement associé¢ a des
pratiques occultes. Les organes concernés par ces pratiques sont bien différents ; il s’agit de la téte, des
parties génitales et parfois des membres (Magagni, 2019 ; Esteban, 2014). Investie de ces expériences
macabres, la question du prélévement fait sursauter et est pensée inenvisageable. En dehors des risques
d’aplanir le chemin pour les trafiquants d’organes qui des lors pourraient agir plus librement sous
couvert, I’opération est percue comme une faille qui va fragiliser 1’écosysteme (médical, culturel,
juridique), permettant désormais d’accomplir les entreprises les plus sinistres que 1’homme puisse
imaginer.

L’abstention au don d’organe

Pour reprendre les mots de Leininger (1985), la personne est indissociable de son bagage culturel et
par conséquent, ses expressions et son style de vie reflétent les valeurs, les croyances et les pratiques
de sa culture (Lagacé, 2010). Le Burkina-Faso est un pays qui reste profondément ancré dans ses
traditions ancestrales. Le peuple burkinabé se présente comme homogene dans ses meeurs et son mode
de vie, mais au fond, des régles hétéroclites régissent la vie des groupes communautaires ou des
individus (Ouédraogo, 2018). Les coutumes, y sont rattachées a des événements historiques ou a des
croyances qui, elles-mémes, dépendent aussi de chaque religion (Sylviane Janin, 2016%). Adeptes de
religions monothéistes, la croyance en la réincarnation est toute aussi prégnante dans la vie des
burkinabé et se manifeste, par exemple, lors des déces par une grande dévotion aux coutumes et rituels
funebres. Le corps du mort reste sacré dans toutes les cultures et le traitement est fonction du groupe
ethnique d’appartenance, du type de mort, du statut du défunt et de sa religion.

Claire Boileau (2002) a conduit une étude similaire portant sur les facteurs d’opposition et les obstacles
liés aux prélevements d’organes et de tissus sur donneurs potentiels en France. L’auteure s’est
intéressée aux familles ayant ét€ confrontées a une demande de prélévement suite a la mort d’un proche
et a recensé plusieurs facteurs explicatifs face au refus. Il ressort de I’étude que la perception de la
qualité de ’accueil et de la prise en charge médicale du patient jugée insuffisante, I’acceptation plus
ou moins rapide du décés du proche, la cohésion et les relations hiérarchiques au sein de la famille,
I’atteinte a I’intégrité du corps et a I’'image du défunt, la succession de deuils dans la famille sont les

3 Rapport du conseil d’éthique clinique suisse établit par I’ Académie Suisse des Sciences Médicales (ASSM).
4 Cité par Ouédraogo, 2018.

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 136 of 144

principaux obstacles au don d’organe. Pour la présente étude, aucun des participants n’a été confronté
a une demande ou une proposition de don d’organe. Les ¢léments recueillis s’articulent autour de
divers axes regroupés en différentes catégories.

Questions d’ordre social
1.1.1. Laconnaissance de la pratique

La connaissance de la pratique en elle-méme comme démarche pertinente et nécessaire représente la
premicre difficulté. Admettre que la mort puisse €tre une source de vie est le premier paradoxe qui
émerge de cette problématique. Sans en arriver a la question d’y adhérer ou pas, le prélévement
d’organe bute sur cette question majeure, celle de la compréhension. Par exemple, comment faire
comprendre la mort encéphalique aux profanes ? Comment convaincre qu’un corps est assez vivant
pour étre « redistribué » mais pas assez pour étre sauvé ? Comment expliquer qu’une chose vivante
puisse subsister dans quelque chose de mort ? Difficilement perceptible par I’imagination, I’explication
parait receler des arriére-pensées savamment dissimulées sous un prétexte honorable qui est celui de
sauver la vie. La problématique du prélévement suscite alors de la méfiance plus que son bénéfice ne
suscite de I’enthousiasme. Convaincre donc du mécanisme de la démarche et de sa nécessité est, sans
surprise, la premiere étape pour accéder au prélévement d’organe.

1.1.2. L’adhésion a I’inconnu

Méme comprise dans son mécanisme et sa nécessité, le prélevement reste au Burkina-Faso une
pratique méconnue dont la seule évocation fait sursauter. L.’inquiétude liée a I’adhésion a I’inconnu a
¢té la premiere entrave mise en avant. Pour les participants, « offrir I’organe d’un proche décédé a un
autre individu » n’est pas chose courante; mais 1’idée est encore plus impertinente au regard de
I’objectif qui est uniquement de « prolonger » la vie (guérison) ou de « retarder » le déces (traitement
palliatif) de I’individu, face aux conséquences estimées pour un tel acte. Si dans [’usage 1’intérét du
prélevement profite seulement au receveur, dans le principe le regard est davantage porté sur le
donneur, ce qui tend a nuancer fortement la nécessité de 1’acte. L’équilibre est tout de suite fait entre
les gains et les colits pour le donneur, sa famille, la communauté dans laquelle il s’insere, face au
receveur seul, en tant qu’individu. Le bénéfice apparent est la vie sauve, probabilité teintée de
pessimisme d’autant qu’il n’y a aucune garantie que cette vie sera prolongée. Par conséquent, méme
guérit, le receveur pourrait ne pas survivre.

La seconde inquiétude porte sur I’éventualité que la pratique offre aux individus mal intentionnés
I’occasion de se livrer a des trafics d’organes. Aussi, on craint que la mort du donneur ne soit précipitée
dans ce but ou pour d’autres raisons déguisées. Et pour la communauté, comment ne pas craindre des
représailles divines alors que 1I’opération est pergue soit comme une mise a mort collective, soit comme
une profanation ?

1.1.3. De la question du consentement

La question du consentement est un point névralgique du don. A quel moment doit-on 1’obtenir dans
le parcours de soin ? A qui doit-on 1’adresser ? Le consentement libre du donneur est le seul accord

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 137 of 144

pouvant étre considéré comme pertinent, cela pour éviter les amalgames et les derives (accord ayant
d’autres motivations, conflits familiaux suite au don, etc.). Pour les participants, trouver le bon moment
est le plus délicat car cela « releverait de la sorcellerie que d’aborder avec une personne bien portante
'idée de lui prélever des organes s’il venait a trépasser ». Et ce serait encore plus « indécent de le
proposer a quelqu 'un qui lutte contre la maladie » [Extrait enquéte de terrain]. Le seul moment ou ce
serait convenable est le seul ou le donneur ne peut pas répondre ; ce qui, pour les participants, signifie
que I’idée est aberrante et I’opération impossible et inadaptée a la société burkinabé. Pour certains
«seuls les blancs peuvent faire ¢a sans que ce ne soit pas vu comme de la sorcellerie » [Extrait enquéte
de terrain. Il est pourtant vrai que dans toutes les sociétés la question du consentement pose probleme
malgré qu’elle tende & évoluer, passant dans plusieurs pays tels que I’Espagne, la France®, etc., du
consentement explicite au consentement présumé, transformant tous ceux qui sont éligibles en
candidats au prélevement.

Questions d’ordre socio-culturel
1.1.4. Risques de transgression

Le risque de transgression est au cceur de la « manipulation » du corps. En admettant que I’individu est
passé de vie a trépas, méme ayant des organes encore vivants, il s’agit d’un cadavre. Alors toute
manipulation non rituelle revient a triturer un cadavre et non un individu vivant. Le constat de 1’état
de mort qui autorise le prélévement sans que cela ne soit une mise a mort est le point liminaire a partir
duquel tout acte concernant le défunt doit étre posé dans le cadre d’un rituel funéraire. Les rituels ont
leurs logiques et leurs fondements et supposent une séquence de gestes et de comportements. La
gestuelle, les actions, et parfois les personnes qui ont acces au corps doivent correspondre a des critéres
quelques fois précis, en fonction du statut du défunt. De 1a émerge les risques de transgression sinon
de profanation, car I’ouverture du corps et 1’ablation d’organes ne sont pas des actes habituels d’un
rituel funébre. Comment donc intégrer la phase de prélévement sans que cela ne s’apparente a une
profanation ou que cela ne perturbe le rituel, lorsqu’on sait que toute modification de coutume est mal
consentie en raison des conséquences supposées. Si dans certaines cultures les rituels incluent la
résection d’organes comme c’était le cas lors de la momification des corps dans I’Egypte antique, reste
que cette opération a un but autre que la transplantation des organes reséqués (Lichtenberg, 2006).

En outre, le prélevement chez certaines personnes reste inenvisageable. Par exemple un roi ne peut
étre un donneur. Pour certains interlocuteurs, « il y a des morts dont on ne peut toucher les vétements,
comment accéder a leurs organes ? » [Extrait enquéte de terrain].

La question de la nécessité du don ressurgit également face au risque de transgression ; or, les
transgressions menacent le groupe dans son ensemble, rappelle Riviere (2008). Le malade, le receveur
est par définition celui qui bénéficie seul du don ; il est ainsi per¢gu comme 1’individu a qui profite les
concessions et les risques que prennent tout un ensemble de personnes. De ce fait, le prélévement parait
un acte inoui, n’ayant pour but que de « tenter » de maintenir en vie un individu déja malade et dont
on ne peut garantir la survie. L’acte est percu pesant de sens et de signification avec un objectif

> Agence Biomédecine de France: https:/www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-consentement-

pr%C3%A9sum%C3%A9

RASP Volume 2, Numéro 2


https://www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-consentement-pr%C3%A9sum%C3%A9
https://www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-consentement-pr%C3%A9sum%C3%A9

Page 138 of 144

dérisoire ; et la vie d’un seul individu ne peut justifier un acte potentiellement dangereux pour
I’ensemble. Aussi sommaire soit-elle, cette estimation semble a elle seule clore le débat sur la question.

1.1.5. Lanature du décés — Les interdits ethniques

Pour les participants, plusieurs types de trépas sont d’office a exclure des dons envisageables, méme
si cela venait a étre admis. Les donneurs sont dans la majorité des personnes décédées a I’hopital (ou
ailleurs) d’une mort encéphalique ou d’un arrét cardiaque, mais les causes sont bien entendu multiples.

Les déces violents tels que ceux survenant immédiatement a la suite d’un accident sont qualifiés de
mort rouge dans nombre de groupes ethniques au Burkina-Faso. La vie y est arrachée, et ce genre de
déces est, pour les familles, considéré comme une malédiction dont le sort doit étre conjuré, sous peine
que tous les autres membres ne décédent de maniére similaire. La mort rouge vaut pour les déces par
suicide, par noyade, par la foudre ou par arme a feu (tout ce qui entraine la mort brutale violente et/ou
par écoulement de sang). Pour ce type de déces, le corps est inhumé le plus rapidement et & proximité
du lieu du déces (sauf s’il s’agit d’une agglomération), sans toilette mortuaire ni rituel funéraire, a
I’exclusion des personnes qui ne sont pas décédées sur place. Les familles qui s’offrent des dérogations
face a ce genre de tragédie sont accusées d’imprudence avec le risque de s’attirer des malheurs. Il n’est
donc pas admis qu’un prélévement soit effectué sur ce type de cadavre. Aussi, le receveur ne voudrait
pas d’un organe issu d’un cadavre rouge, pense-t-on, par crainte de terminer sa vie de manicre
similaire.

Il en est de méme lorsqu’une femme enceinte décéde, il s’agit d’un événement malheureux vécu
comme une malédiction pour certaines familles. Dans nombres de cultures au Burkina-Faso, il s’agit
d’un événement qui jette I’opprobre sur la famille, selon nos enquétés. En cela, il peut en entrainer
d’autres par le fait que sa conjuration engendre parfois d’autres violences. Chez certains groupes
mossé, cette tragédie, au cceur de laquelle se retrouve finalement le mari, s’accompagne d’un
enchainement de drames, condition indispensable pour lever le sort. Les coutumes veulent que le mari
s’immerge dans une sorte de purification, a travers ’humiliation et la déshumanisation. Celui-ci doit
donc se recouvrir le corps de cendres, se munir d’un baluchon de provision et disparaitre dans la forét.
I1 est alors appelé « moutoumourga » et n’en est délivré que s’il parvenait a transférer sa malédiction
sur une autre victime, une femme qu’il doit violer dans la brousse, jamais en ville. La dite victime
meurt, dit-on, d’une lente maladie qui lui rendrait la peau blanche (ou gris-clair comme la cendre), le
ventre bedonnant, et possiblement des symptomes psychiatriques. Dés lors qu’il est connu qu’un
moutoumourga erre dans la forét, les femmes s’y aventurent peu ou en groupe, ou alors accompagnées
d’un homme, jusqu’a ce que celui-ci guérisse ou meurt. Dans I’incapacité¢ de transférer, le
moutoumourga peut survivre un long moment, puis finir par succomber a I’absence de commodité
(nourriture, soins, exposition aux animaux dangereux et aux intempéries, etc.), il est alors inhumé dans
la brousse. Des rituels expiatoires accompagnent la fin du moutoumourga afin de purifier la
communauté et laisser reposer 1’ame de la défunte (le feetus n’est pas considéré). Ce contexte est
inopportun a une résection d’organe, flit-elle a des fins de transplantation, car la situation en elle-méme
est suffisamment perturbatrice. On ne peut donc pas y voir un quelconque avantage.

A ces interdits s’ajoutent ceux liés aux unions. De nombreuses sociétés connaissent des interdits
matrimoniaux proscrivant 1’union entre des groupes d’individus. Le Burkina-Faso ne fait pas

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 139 of 144

exception. Ainsi, on rencontre bien souvent des situations ou le couple est confronté au refus des
parents de s unir. Par exemple, il ressort que certaines familles mossé et les forgerons ont des interdits
matrimoniaux avec les peul. Il en est de méme entre quelques familles mossé et les poodsé, les griots
et les peul, etc. Pour les adeptes de ces coutumes, il est important d’en tenir compte dans la
transplantation. « Comment unir dans la mort ce que la vie n’a pas uni ? », s’inquiétent certains
participants pour qui les interdits ont leurs raisons, et puisqu’on en ignore les origines, il vaut mieux
ne pas les enfreindre.

1.1.6. De la question du receveur. Reconnaissance — redevabilité

Dans I’hypothése ou le prélévement est admissible, la vie du receveur en vaut-elle la peine ?
S’enquicrent certains participants, estimant qu’il s’agira d’« une vie qu’on ne possede pas », en raison
du sentiment de redevabilité. La perspective que sa survie soit inextricablement dépendante de la mort
d’un autre, est également source de redevabilité ; ce qui, pense-t-on, pourrait constituer ¢galement une
source de chantage ou de raillerie pour le receveur. La chaine de I’anonymat dans la transplantation
garantit normalement que ce risque soit écarté, cependant il reste présent, méme au sein de la famille
du receveur. Par exemple, une anecdote® au Burkina-Faso fait cas d’un divorce lors duquel I’épouse
qui avait fait don d’un rein au mari réclamait son « don » au compte du partage des biens du couple.

Le don d’organe ne peut étre monétarisé, c’est I’un des principes fondamentaux de la pratique méme
si cette éventualité fait I’objet de réflexion face a la pénurie (SwissTransplant, 2010). Face a un geste
si important, comment se montrer reconnaissant sans pouvoir remercier le donneur (a travers sa
famille). Habituellement, en Afrique, lorsqu’on bénéficie d’un geste noble, on doit le manifester. Au
Burkina Faso, il est d’usage d’aller vers celui qui fait preuve de grand cceur pour le remercier aprées les
faits et montrer qu’on se souvient de son bienfait. Demander a ses proches de manifester leur
reconnaissance amplifie la valeur du don et témoigne au donneur la satisfaction face a son geste.
Comment donc recevoir ce geste de solidarité ultime sans en rendre la contrepartie ?

Face a I’incapacité du contre-don, une immense reconnaissance attenue le poids du sentiment de
redevabilité. Les textes sur les dons d’organes réglent en partie cette question. De fait, le don suppose
la gratuité sans contrepartie méme s’il est admis qu’une forme de restitution, souvent supérieure au
don en question, peut s’opérer entre le donneur et le receveur (Duquet et al., 2004). Néanmoins,
I’impossibilité de restitution de la contrepartie du don rend le receveur permanemment redevable ;
c’est la dette tyrannique dont parle Fox et Swazey (1974)’, et cela, aussi bien pour les dons d’organe
a vif que pour les prélevements cadavériques. Cette dette est d’autant plus perpétuelle que la famille
du donneur n’en profite pas. Fantauzzi (2012) va dans le méme sens en relatant une série d’exemples
qui montre les mécanismes mobilisés par le receveur pour €loigner, non seulement, le spectre de la
dette négative, mais aussi pour incorporer le nouvel organe qui n’est plus un greffon mais son organe.
Si certains dans ce mécanisme parviennent a réifier 1’organe recu, d’autres ressentent la vie, la
personnalité supposée, les golts... du donneur. Certains receveurs manifestent la crainte d’étre
contaminés ou souillés, ou a l’inverse, la joie d’avoir fusionné. Recevoir un organe implique
nécessairement un sentiment de gratitude car la contrepartie d’un tel geste ne peut étre qu’un don

6 Extrait entretien avec un participant qui est juriste.
7 Cités par Fantauzzi, 2012.

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 140 of 144

d’organe que le receveur ne peut honorer.

Questions d’éthique : la précipitation a la mort

Le prélévement d’organe est subsumé sous deux angles : il s’agit soit d’une mise a mort, soit d’une
profanation ; dans les deux cas, rien n’est assez suffisant pour justifier un passage a 1’acte collectif,
selon les participants.

En effet, dans les pays ou sont pratiqués les prélévements d’organes, les risques de dérives ne sont pas
¢cartés. Certains pays sont connus pour les prélévements et transplantations illégaux. C’est notamment
le cas de la Chine ou de I’Iran soupgonnés de pratiquer des prélévements forcés effectués sur des
prisonniers et des personnes incarcérées (Delozier, 2016 ; Favereau, 2019). En 2012, I’Etat de Taiwan
a édicté une résolution contre ce qui est qualifi¢ de tourisme de transplantation, afin de dissuader ses
ressortissants de se rendre en Chine pour des fins de transplantation®.

Aussi, de mani¢re générale et sur le plan légal, les dérives peuvent subsister et concernent
particulierement les donneurs de la catégorie IIl de Maastricht. Si cette catégorie fait polémique
jusqu’a nos jours, on le sait, ¢’est parce qu’elle se rapporte a une situation contrélée, en cela que le
patient est soumis a une décision de limitation ou d’arrét de traitement (LAT). Le risque se situe donc
1a. Méme si la loi Leonetti® en France par exemple, en assure les contours en régulant 1’acharnement
thérapeutique, il n’en reste pas moins que cette catégorie pose un probléme d’éthique patent. Il n’est
pas exclu que la LAT qui s’en suit soit motivée par le prélévement ; ne risquerait-on pas de précipiter
des déces en vue de préleverles organes ? Pourrait-on garantir que cette option thérapeutique
n’entrainera pas ses corollaires de déviance tels que les trafics d’organes humains déja connu dans le

pays et ses environs®? ?

Facteurs d’ordre symbolique

Au-dela de son aspect médical, la pratique mobilise massivement des représentations de 1’ordre du
symbolique.

Traditionnellement, on s’accorde que lorsqu’un malade est dans un état grave avec un pronostic fatal,
deux types d’événements peuvent se produire : soit le malade trépasse suite a une défaillance
cardiorespiratoire ou neurologique, soit, on « I’aide » a partir. Ce deuxiéme aspect convoque plutot des
croyances mystico-religieuses et survient quand les proches estiment que le malade « veut partir » mais
qu’il est empéché par des forces occultes (causes a rechercher). Cette « euthanasie » traditionnelle
n’implique pas le corps médical ; il s’agit de mécanismes endogenes indicibles propres a chaque
famille et qui n’émergent qu’en cas de perturbation (spectre de mort en présence, état comateux

8https://missionsetrangeres.com/eglises-asie/2012-12-14-condamnant-le-ab-prelevement-d2019organes-a-vif-bb-sur-des-
prisonniers-en-chine-taiwan-legifere-sur-le-ab-tourisme-de-transplantation-bb/

® Loi Leonetti, deuxiéme alinéa de I’article L. 1110-5 du code de la santé publique, les actes de soins « ne doivent pas étre

poursuivis par une obstination déraisonnable. Lorsqu’ils apparaissent inutiles, disproportionnés ou n’ayant d’autre effet
que le seul maintien artificiel de la vie, ils peuvent étre suspendus ou ne pas étre entrepris ».

0 Voir par ex. Le démantélement d’un réseau international de trafic d’organes en Egypte:
https://www.jeuneafrique.com/381277/societe/egypte-demantelement-dun-reseau-international-de-trafic-dorganes/

Voir également : Le Gabon : Crimes rituels, le prix du sang.
https://www.jeuneafrique.com/137350/societe/gabon-crimes-rituels-le-prix-du-sang/

RASP Volume 2, Numéro 2


https://www.liberation.fr/auteur/1848-eric-favereau
https://missionsetrangeres.com/eglises-asie/2012-12-14-condamnant-le-ab-prelevement-d2019organes-a-vif-bb-sur-des-prisonniers-en-chine-taiwan-legifere-sur-le-ab-tourisme-de-transplantation-bb/
https://missionsetrangeres.com/eglises-asie/2012-12-14-condamnant-le-ab-prelevement-d2019organes-a-vif-bb-sur-des-prisonniers-en-chine-taiwan-legifere-sur-le-ab-tourisme-de-transplantation-bb/
https://www.jeuneafrique.com/381277/societe/egypte-demantelement-dun-reseau-international-de-trafic-dorganes/
https://www.jeuneafrique.com/137350/societe/gabon-crimes-rituels-le-prix-du-sang/

Page 141 of 144

persistant, aspect général fortement dégradé, etc.). Ainsi, pour le sens commun, la défaillance
encéphalique qui veut que le reste des organes soit, pour un moment, toujours vivant, n’est pas reconnu
ni méme compris. De ce fait, soit I’individu est décéd¢, ainsi que ses organes — étant donné que c’est
justement leur fonctionnement qui le maintient en vie — soit il faut le « faire partir » parce qu’on estime
qu’aucun organe n’est vivant, ’individu est maintenu en vie par des « forces qui dépassent ». Dans le
premier cas donc, la nécessité du prélévement n’est pas percue, puisqu’on estime les organes hors
d’état de fonctionner. Dans le deuxiéme cas, c’est I’opportunité du prélévement qui est mis en cause,
car cela peut rapidement se confondre a une mise a mort par intérét et non un « déblocage » ou une
libération comme 1’envisage la démarche. Par ailleurs la mort étant considérée comme le délestage du
corps (ensemble d’organes) du souffle de vie, toute intervention qui s’insére dans le processus est percu
comme une mise a mort, sauf si, bien entendu, c’est a visée de déblocage, en vue « d’ouvrir la voie »
et faciliter le départ du malade pour ’autre coté.

Cette ambivalence va au-dela du donneur et concerne le receveur ; « qui voudrait se faire implanter
["organe d’un mort ? ». Cette interrogation s’accompagne d’un dégotit qui démontre la réticence face
a ce qui est considéré comme putride. Accepter un organe d’un corps mort, ¢’est cohabiter avec 1’esprit
du mort dans son corps, s’infecter de quelque chose qui transcende sans la perspective de pouvoir s’en
débarrasser. Cette angoisse s’accompagne d’un sentiment de persécution du type culpabilité¢ du
survivant (on est en vie parce que 1’autre est mort), ou celui que 1’entourage pourrait instiller par
sarcasme ou pour entretenir le sentiment de redevabilité évoqué précédemment.

Au-dela de cet aspect symbolique, la question de I’intégrité du donneur reste émergente et ce, méme,
dans les sociétés qui pratiquent le prélévement d’organe. Dans quel état le corps sera remis aux
proches ? Si le donneur n’est pas issu d’une famille aisée, son corps ne risque-t-il pas d’étre traité avec
négligence comme il arrive de le voir a la morgue ? Autant d’interrogations qui suscitent de la méfiance
face a la pratique.

1.1.7. De la réincarnation, croyance a la vie apres la mort

Godelier (2014) I’a montré, la mort n’est nulle part congue comme la fin de I’existence, elle est
I’inverse de la naissance, un temps de passage, une période de transmutation (...). Alors ne vaut-il pas
mieux y aller en étant en possession de tous ses organes ? au Burkina-Faso et ailleurs, fréquemment
des patients préférent se laisser mourir plutét que d’accepter le traitement par amputation. Si ce
comportement peut révéler différentes considérations, reste que pour la plupart, les malades estiment
que la mort étant inéluctable, « autant y aller maintenant avec la garantie d’arriver en entier ». Cette
attitude pourrait trouver ses prémices dans les croyances relatives a la réincarnation des morts ainsi
qu’a I’ancestralité.

L’ancétre, pour les africains est I’intermédiaire entre Dieu et les hommes (Pacéré, 1994). 1l s’agit au
Burkina-Faso, d’un individu décédé d’une « bonne mort », et n’ayant commis aucune transgression
culturelle pouvant altérer sa vie apres la mort. Il est en quelque sorte un étre parfait, un individu
canonis¢ a I’image des Saints de 1’église catholique, auxquels les autres adressent leurs prieres
d’intercession aupres de Dieu (Pacéré, Ibid.). Lorsque I’individu réussi cet exploit de la bonne mort
sans tache, I’amputation des organes ne risque-t-elle pas d’en faire un ancétre incomplet ?
S’interrogent les participants. Comment s’adresser a une entité qu’on sait désormais compleétement

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 142 of 144

mort (par le fait qu’il soit délesté de son foie ou de son cceur ou d’autres organes vitaux) ?

Conclusion

Si le don d’organe peut étre salvateur, la principale question qui parait évidente se rapporte a la
nécessité du don a travers le prélévement ; « en quoi est-ce nécessaire et pertinent » ? La personne
africaine est plus préoccupée par la crainte de perturber la mort que par la volonté de gagner la vie. La
transplantation a partir d’organes cadavériques apparait comme une pratique audacieuse en ce qu’elle
flirte avec la mort, et « inutilement » dangereuse pour 1’ensemble des personnes impliquées en ce
qu’elle n’offre aucune garantie de survie. L’abord du sujet ne peut éluder les conséquences pergues au
niveau individuel, les risques de dérives et de transgressions, les risques de fracture de I’écosystéme
traditionnel, etc., lesquels escamotent les bénéfices de la pratique qui semble alors dérisoires. Pour
beaucoup, il s’agit d’une perversion importée qui ne fonctionne que chez les blancs et dont les noirs
ont aucun intérét a essayer. En dehors des considérations éthiques et médicales, cette acculturation
apparait également comme une porte d’entrée a de nouvelles expériences incontrdlables, tel un
néocolonialisme.

Si le sujet est fébrile, les chefs coutumiers et religieux restent les principaux partenaires de
communication pouvant instiller un angle de vue différent, et susciter un débat constructif autour de la
question.

Remerciements
Les auteurs remercient les participants pour leur contribution a la présente recherche et les nombreuses
heures consacrées a ce travail.

Conflit of Intéréts

Les auteurs ne déclarent aucun conflit d’intéréts.

Références bibliographiques

Antoine, C. et Tenaillon, A. 2010. Ethique et prélévements d’organes sur donneurs décédés aprés arrét
cardiaque. Médecine/sciences, 26, n°3 :328-330.

Benmakhlouf A. et Weil B. 2011. Rapport au nom du groupe de travail sur les transplantations
d’organes. Questions d’éthique relatives au prélévement et au don d’organes a des fins de
transplantation. Comité consultatif national d’éthique pour les sciences de la vie et de la santé.
Paris, 115 : 1-18.

Boileau, C. 2002. Dans le dédale du don d’organes : Le cheminement de I’ethnologue. Paris : Editions
des archives contemporaines — EAC

Cabrol, C. 2007. Rapport au nom du groupe de travail sur les transplantations d’organes. Prélévements
d’organes sur donneur a cceur arrété, Académie nationale de médecine, 191, 3 : 633-638.

Cremer, R. 2015. La classification de Maastricht des donneurs d’organes change-t-elle la définition de

RASP Volume 2, Numéro 2



Page 143 of 144

la mort ? Revue générale de droit médical, n°55 : 45-57.

Duquet D. (Dir), 2004. Le don et la transplantation d’organe : dilemmes ¢éthiques en contexte de
pénurie. Résumé et recommandations. Commission de 1’éthique de la science et de la
technologie. Québec, pp 1-32.

Fantauzzi, A. 2012. « Greffes et don d’organes : un corps abimé ou donné ? » In Corps abimé, le corps
en abime. University of Strasbourg, 28 : 86-96.

Fox, R. C. et Swazey, J. 1974. The courage to fail : a social view of organ transplants and dialysis.
Chicago : University of Chicago Press.

Godelier, M. dir. 2014. La mort et ses au-delas. Paris : CNRS Editions.
Janin S. 2016. Burkina Faso : Pays des hommes intégres. Geneve, Suisse : Ed. Olizane.

Kootstra, G. Daemen J H, Oomen A P. 1995. Categories of non-heart-beating donors. Transplant Proc. ;
27,5:2893-4.

Lagacé, A-M. 2010. Don d’organes et groupes ethniques a Montréal : Le role des infirmicres dans un
contexte de déces neurologique. Université de Montréal — Faculté des sciences infirmieres,
Montréal, 74 p.

Leininger, M. 1985. Qualitative Research Methods in Nursing. Orlando, FLoride : ed : Greyden Pr.
Lichtenberg, R.. 2006. Les momies d'Egypte. Etudes sur la mort. 1, 129 : 23-31

Morelon E., 2003. Pourquoi développer la pratique du « donneur vivant » ? Laennec 51, 2: 10-20.

Ouédraogo A. N. 2018. Fistule obstétricale au Burkina. Mécanismes socioculturels, gestion de la
maladie et exclusion sociale. These de doctorat en Anthropologie sociale et ethnologie, Institut
des Mondes Africains/Université Paris Sciences et Lettres, EHESS.

Pacéré, F. T. [1979, 1980], 1994. Ainsi on a assassiné tous les Mossé. Québec, Canada : Ed. Naaman,
Ouagadougou, Burkina-Faso : éd. Fondation Pacéré, 180p.

Pradelles De Latour, C-H. 1996. Les morts et leurs rites en Afrique. L’Homme, 36, 138 : 137-142.
Riviere, C. [1997] 2008. Socio-anthropologie des religions. Paris : Armand Colin.

Rodriguez-Arias, D., 2009. Discussion sur le consentement présumé ou explicite pour le don
d’organes. Universidad de Salamanca, 16p.

SwissTransplant. 2010. Don d’organes et transplantation. N°09, 16p.

https://www.swisstransplant.org/fr/fag/. Consulté le 03 Février 2020.

Liens internet

https://www.historymuseum.ca/cmc/exhibitions/civil/egypt/egcrO06f. html. Consulté le 03 Février
2020.

Agence Biomédecine de France: https://www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-
consentement-pr%C3%A9sum%C3%A9. Consulté le 12 Juin 2019.

RASP Volume 2, Numéro 2


https://www.swisstransplant.org/fr/faq/
https://www.historymuseum.ca/cmc/exhibitions/civil/egypt/egcr06f.html
https://www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-consentement-pr%C3%A9sum%C3%A9
https://www.dondorganes.fr/questions/127/quest-ce-que-le-consentement-pr%C3%A9sum%C3%A9

Page 144 of 144

Delozier T., 2016. En Chine, 90 000 greffes clandestines font tourner des hdpitaux entiers.
https://sante.lefigaro.fr/actualite/2016/07/25/25236-chine-90-000-greffes-clandestines-font-
tourner-hopitaux-entiers. Consulté le 16 Novembre 2019.

Favereau E., 2019. Organes : de la Chine & I’Iran, des prélévements soupgonnés de manque d’honneur.
https://www.liberation.fr/planete/2019/08/01/organes-de-la-chine-a-1-iran-des-prelevements-
soupconnes-de-manque-d-honneur 1743261. Consulté le 16 Novembre 2019.

Ghorbal S., 2003. Comment promouvoir le don d’organes ?

https://www.jeuneafrique.com/129759/archives-thematique/comment-promouvoir-le-don-d-organes/.
Consulté le 16 Novembre 2019.

Le démantélement d’un  réseau international de  trafic d’organes en  Egypte:
https://www.jeuneafrique.com/381277/societe/egypte-demantelement-dun-reseau-
international-de-trafic-dorganes/ Consulté le 16 Novembre 2019.

Le Gabon : Crimes rituels, le prix du sang.
https://www.jeuneafrique.com/137350/societe/gabon-crimes-rituels-le-prix-du-sang/ Consulté le 16
Novembre 2019.

Magagni T. M. M., 2019. Crimes rituels : anamnése d’une criminalité fétichiste liée au pouvoir
politique au Gabon. http://info241.com/crimes-rituels-anamnese-d-une-criminalite-fetichiste-
liee-au,4223. Consulté le 16 Novembre 2019.

Esteban E., 2014. Gabon - Cameroun : a quand une chasse aux Véritables sorciers ?
https://www.jeuneafrique.com/52735/politique/gabon-cameroun-quand-une-chasse-aux-v-
ritables-sorciers/. Consulté le 16 Novembre 2019.

© 2020 OUEDRAGQO, License BINSTITUTE Press. Ceci est un article en accés libre sous la licence
the Créative Commons Attribution License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0)

RASP Volume 2, Numéro 2


https://sante.lefigaro.fr/actualite/2016/07/25/25236-chine-90-000-greffes-clandestines-font-tourner-hopitaux-entiers
https://sante.lefigaro.fr/actualite/2016/07/25/25236-chine-90-000-greffes-clandestines-font-tourner-hopitaux-entiers
https://www.liberation.fr/planete/2019/08/01/organes-de-la-chine-a-l-iran-des-prelevements-soupconnes-de-manque-d-honneur_1743261
https://www.liberation.fr/planete/2019/08/01/organes-de-la-chine-a-l-iran-des-prelevements-soupconnes-de-manque-d-honneur_1743261
https://www.jeuneafrique.com/129759/archives-thematique/comment-promouvoir-le-don-d-organes/
https://www.jeuneafrique.com/381277/societe/egypte-demantelement-dun-reseau-international-de-trafic-dorganes/
https://www.jeuneafrique.com/381277/societe/egypte-demantelement-dun-reseau-international-de-trafic-dorganes/
https://www.jeuneafrique.com/137350/societe/gabon-crimes-rituels-le-prix-du-sang/
http://info241.com/crimes-rituels-anamnese-d-une-criminalite-fetichiste-liee-au,4223
http://info241.com/crimes-rituels-anamnese-d-une-criminalite-fetichiste-liee-au,4223
https://www.jeuneafrique.com/52735/politique/gabon-cameroun-quand-une-chasse-aux-v-ritables-sorciers/
https://www.jeuneafrique.com/52735/politique/gabon-cameroun-quand-une-chasse-aux-v-ritables-sorciers/

