RASP Revue Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique, Volume 5 (1)
z‘ sl ISSN :1987-071X e-ISSN 1987-1023
i s Received, 16 March 2023
- — Accepted, 11 April 2023
wwuglt.  Published, 11 April 2023

http://www.revue-rasp.org

Short

Construire un dialogue entre psychanalyse et anthropologie
aujourd’hui

Olivier Douvillel”

psychanalyste, Laboratoire CRPMS de 1’Université Paris-Cité, Membre d’honneur du Collége
International Psychanalyse et Anthropologie, Paris

Correspondance : douville.olivier@yahoo.fr


http://www.revue-rasp.org/

Page 147 of 157

Introduction

L’anthropologie et la psychanalyse sont des disciplines récentes. L’anthropologie a quelques
droits a affirmer son antériorité dans la mesure ou la fondation académique de la discipline
remonte a Morgan en 1881 alors que le terme de psychanalyse ne surgit sous la plume de Freud
qu’une quinzaine d’années plus tard. Toutefois, leurs objets se sont entremélés pour deux
raisons principales. D’une part, Freud considérait que les motivations inconscientes du désir
humain prenaient leur source dans un drame prehistorique que récapitulait chaque
développement singulier, ce y compris a Vienne et en Europe au début du XX° siecle. Nous
touchons 1a une thése forte, mais vigoureusement contestée selon laquelle I’ontogenese
(développement de chacun) récapitule inconsciemment le phylogénése (sédimentation de
drames préhistoriques). D’autre part, des psychanalystes et anthropologues ont voulu cerner les
types de personnalités induites par les logiques des cultures, de Geza Roheim a G. Devereux.
Enfin le theme de I’inceste de son interdit (versus psychanalytique) ou de sa prohibition (versus
anthropologique) semble traverser tel un fil rouge ces deux disciplines a I’époque de leur age
d’or.

Freud et son rapport a ’anthropologie

Pour Freud, homme de culture, I’anthropologie et la sociologie (ces deux disciplines ne s’étant
trouvées distinguées mais non disjointes qu’apres sa mort, vers la fin des années 1950), sont
des partenaires nécessaires, inévitables presque pour la psychanalyse.

En ce point, une question ne manque de se poser : Osons proposer que ce n'est pas I'Oedipe
qui est universel, mais le fait que tout sujet est étre de langage et est en conséquence exilé d’une
jouissance primitive mais qui, sans relache, peut faire retour sur lui. Les lois de séparation du
corps de I’enfant d’avec le corps de la mere et les figures tutélaires de I’interdit qui interviennent
dans cette séparation orientant alors désir et rivalités peuvent se trouver orchestrer dans des
contextes du-différents que ceux qui concernent la famille occidentale, comme 1’ont montré les
Ortigues a partir de leurs observations faites a Dakar, mais encore et antérieurement des
contemporains de Freud, tel le psychanalyste indien Bose qui, vivant et exercant a Calcutta,
donnait au péere un réle déterminant dans 1’éveil de la sensorialité de 1’enfant (Douville, 2009).

Toutefois, si la psychanalyse freudienne s’était contentée d’égrener une suite de
correspondances entre ce qu’apportent 1’analyse des institutions totémiques et celle des rituels
et le matériel inconscient que dévoilent les cures, cette idée d’une analogie n’aurait amené
qu’un effet de miroir entre les savoirs anthropologiques et psychanalytiques. La culture reste
un lieu de problémes conceptuels utiles pour comprendre mieux la clinique, la cure. Mais aussi
cette part obscure du collectif qui ne se révele pas dans le simple examen des modeéles idéaux
de comportements et de valeurs. On est donc loin d’une psychanalyse appliquée qui prétendrait
donner des lecons, interpréter dans son jargon tout ce qui semble a priori étranger ou exotique.
Ce que la psychanalyse dévoile est que le sujet humain n’est pas « maitre » de son monde, que
la réalité du lien social est débordée et divisée par le pulsionnel, et donc par le sexuel.

Un malentendu subsiste toujours néanmoins a propos de ce qui serait ici universalisable. 1l est
clair que les extrémes disparités des modeles familiaux et des régles d’alliance ne peuvent
permettre d’universaliser la structure manifeste de la famille occidentale en étalon de ce qui
serait « normal » dans la construction des individus et des collectifs. L’accés a un rapport au
symbolique, qui va au-dela des imbrications entre I’imaginaire des premicres relations, est loin
de nécessiter, ou que ce soit, I’'imposition d’un pére de famille, lequel aurait la tache un peu

RASP Volume 5, Issue 1



Page 148 of 157

lourde de figurer a la fois, le tiers, le rival et le modéle. Pour le dire autrement, il manque sans
doute & quelques psychanalystes une théorie opératoire du tiers symbolique qui ne se rabattrait
pas sur une célébration du patriarcat. Avec la pointe des élaborations lacaniennes, on y voit tout
de méme plus clair. Lacan indique que c’est avec 1’appareil de langage que chacun se structure,
et que c’est bien I’incorporation de cet appareil qui crée la premiére séparation entre le sujet et
ses jouissances. En cela cette premiére castration est antérieure a ce qui sera repris
ultérieurement dans les modeles de I’interdit et de 1’échange qui sont au cceur des configurations
des lignées et des filiations.

Un rappel s’impose ici : I’« universel », ce n’est pas pareil que ’international. On ne prouve
pas I’universel et on ne le fait surtout pas par une comparaison entre peuples et meeurs, méme
Si cette comparaison est trés étendue

L’épistémologie de I’anthropologie la fait s’¢loigner des grandes généralités, toujours suspectes
d’ethnocentrisme, pour privilégier I’empirisme, la collecte, le rapport aux documents et aux
témoignages.

Sujet et institution

L’inscription du sujet dans les institutions culturelles exige une séparation qui fait de lui un
mortel, sexué et parlant. Elle suppose donc que tout sujet institué doit s’appuyer sur une logique
symbolique et signifiante. La ligne de fabrique des montages institutionnels recoupe ce qu’est
la prise du sujet par le langage en tant que tout langage articulé porte en lui-méme une séparation
et un interdit.

Or le XX° siecle en sa seconde moitié et tout particulierement entre 1949, date de publication
des Structures élémentaires de la parenté et 1974, date ou Lacan s’orientant vers la topologie
des surfaces déclara qu’il n’était plus structuraliste, a su travailler, sans les confondre plus d’une
notion d’inconscient. En ce sens , 1’ethnologie et la psychanalyse, mais encore et toujours la
linguistique explorent des inconscients « structurants » :

- Reégles et dispositifs de parenté, pour I’ethnologie

- Lalangue comme systeme de signe et d’opposition signifiante (our la linguistique)

- Transformations réglées des mythes, des rites et des objets culturels (pour
I’anthropologie structurale)

L’inconscient est-il vide ? empli d’un pathos ? Copie conforme et intérioriséé de ce que les
culturels demandent impérativement a chacun de refouler, comme le soutenaient Linton et
Devereux ?

De facto, les phénomeénes actuels de migration, d’exil et de délégitimation du sujet nous
interdisent de nous aider d’aucune fagon d’un inconscient culturaliste — c¢’est du moins ce que
je vais tenter de démontrer maintenant.

Aujourd’hui, avec et apres Devereux

Soucieux, a son tour, de modéliser la nature des rapports entre un approche clinique et une
approche anthropologique (ou sociologique) des conduites symptomatiques, Georges
Devereux, dans son Ethnopsychanalyse Complémentariste invente une épistémologie. Pour
désigner les univers de pertinence de ces deux discours, il introduit la notion de

RASP Volume 5, Issue 1



Page 149 of 157

complémentarisme appelée a un succes durable. Rappelons en la Logique. Le
complémentarisme ethnopsychanalytique édicte I'autonomie conceptuelle absolue du discours
sociologique (ou ethnologique) et du discours psychologique, mais aussi leur totale
interdépendance en ce qu'ils se rapportent aux méme faits empiriques pertinents. Cette
distinction est directement héritée du principe de Heisenberg-Borg ! qu'elle généralise aux
sciences humaines. Dans cet effort pour disjoindre I'explication ethnologique de I'explication
clinique, il entrait de la rigueur et du souci pour le trait singulier de chaque cas. L'épistémologue
se sentait reconnu, les penchants a diagnostiquer en termes de psychopathologie des modéles
culturels trouvaient Ia une contention salutaire. Pour autant, l'effort du fondateur de
I'ethnopsychanalyse aboutissait aussi a une mise en sériation souvent artificielle.

De plus, le complémentarisme doit supposer des appartenances culturelles stables et quasiment
atemporelles. En cela, il est impuissant a distinguer les registres de I'lmaginaire ou du
Symbolique au sein desquels jouent les références culturelles pour un sujet ou pour un autre,
et a statuer sur eux. C'est pourquoi le parallele entre guérisseur traditionnel et thérapeute que
tente un certain nombre d'ethnopsychiatres francais, apres leur maitre G. Devereux et
simplifiant son héritage, ne concerne en rien les raisons et les enjeux de nos démarches et de
nos actes. Disons ici qu'un tel rapprochement : guérisseur/analyste, non seulement ne nous
intéresse pas - nous n’en avons guére besoin- mais plus encore nous semble constituer une
entrave a toute entreprise thérapeutique des exilés.

Plut6t que de se conformer a un complémentarisme désuet, il importe de saisir avec en quoi les
deux discours : anthropologique et psychanalytique peuvent étre travaillé I'un par l'autre. On
n'omettra guére de souligner que le complémentarisme est une attitude de prudence en matiere
de diagnostic, quasiment un vade-mecum d™expert" (apte a distinguer le matériel "culturel”,
d'un matériel "idiosyncrasique™), mais ce distinguo est souvent artificiel et obsolete puisqu'il ne
repose que sur un schéma conceptuel de la société. De plus, négligeant et une théorie du

11 s'agit des relations d'inégalité (ou d'incertitude). Ces relations d'inégalité indiquent la limite de pertinence
des concepts macroscopiques classiques, quant on veut les appliquer aux objets microscopiques. Le sens de
ces relations est plutdt ouvert et il est parfois controversé par les physiciens car elles répondent et éclairent
plusieurs conditions : elles sont a la fois descriptives, heuristiques et donc opérationnelles.

Shématisons par une série delles répondent/ Les concepts de la physique newtonienne perdent leur validité
lorsque l'on tente de les appliquer a des objets microscopiques. 2/ 11 y a deux grands paradigmes qui régissent
la physique classique : le concept de particule et celui d'onde. Une particule est une singularité, un point
localisable avec une précision élevée, alors que 1'onde s'étend sur tout I'espace (ex : le son et la lumiére qui
ne sont pas localisables). Ces concepts cardinaux perdent avec Heisenberg et Borg de leur validité et leur
existence est remise en question. Pour l'ancienne mécanique newtonienne, tout observateur peut dire et la
position et la vitesse de toute particule. En mécanique quantique il est impossible d'allouer simultanément a
un objet une particule et une vitesse. La connaissance de 1'un limite celle que 1'on peut avoir de l'autre. Le
produit de la précision de mesure de la position par la précision de mesure de la quantité de mouvement ne
peut étre inférieure a une quantité fondamentale (de l'ordre de grandeur de la constante de Planck divisée
par deux), le produit des deux n'est donc jamais égal a zéro, ce qui restait le cas dans la mécanique classique.
Ces relations d'inégalité ne sont pas limités a la position ou a la quantité de mouvement, on sait définir des
quantités canoniquement conjuguées (exemple 1'énergie et le temps) . On lit souvent que 1'on mesure des
particules de durée de vie extrémement bréve : 10 puissances moins 22 secondes. C'est un principe
heuristique. Ce qui importe peut-étre davantage pour des cliniciens est que Niels Bohr fut le premier a élargir
cette relation d'inégalité au langage, et a proposé comme variables conjuguées la Vérité et la Clarté : si c'est
vrai, c'est pas clair et si c'est clair, c'est pas vrai (en allant un peu vite).

RASP Volume 5, Issue 1



Page 150 of 157

symboligue, et une pensée de I'exclusion originaire, il est de faible pertinence pour les cliniques
qui nous importent : celles dues aux crises et aux brutales modifications du et dans le lien social.

Aujourd’hui

Aujourd’hui encore, des psychanalystes exercent un peu partout dans le Monde ; on attend
encore il est vrai que des notions cardinales de la doctrine psychanalytique soient mises a la
discussion. Qu’apporte a nos doxas I’existence de la psychanalyse en Inde, au Japon ou en
Chine ? Au Sénégal ou en Afrique du Sud ? Aux Antilles ? Beaucoup d’européens prennent
régulierement les grands courriers internationaux pour aller au lointain former ces nouveaux
venus dans la communauté psychanalytique, ces impétrants tout plein d’ardeur et soucieux de
bien faire. Il est parfois a redouter que le décervelage missionnaire nuise a 1’avancée des
réciprocités.

Nous sommes face a un choix que nous ne pouvons pas fuir. Soit les diverses anthropologies et
sociologies de la famille, promptes et habiles a montrer la complexité et I’instabilité des
logiques de composition des familles, auront beau jeu de montrer que notre vieille psychanalyse
n’a servi a rien et rejoint le musée des vanités obsolétes car elle n’avait rien anticipé ne traitant
et n’idéalisant que des formes et des logiques de la famille et de la filiation datant d’avant la
premicre guerre pendant que la société changeait et dépassait d’elle-méme le trio (plus que
triangle) cedipien, soit on tiendra, qu’il n’est pas trop téméraire de poser que c’est la
psychanalyse elle-méme qui a aussi changé le monde et a ouvert les modes d’inscription du
désir et de I’interdit dans des configurations familiales plus éparses et pus souples. En cela le
dialogue entre la psychanalyse et 1’anthropologie — ou pour mieux le dire entre des
psychanalystes et des anthropologues ne piétinerait plus a se cristalliser sur le complexe
cedipien et sa prétendue universalité (que I’on cherche a tort dans une pseudo mondialisation
des conjugalités et des filiations) mais il pourrait situer en quoi les nouveaux visages des meeurs
et des habitus sont en partie tributaire de 1’invention psychanalytique elle-méme.

Inconscient et vie sociale actuelle

Dans notre modernité, les phénoménes de ruptures culturelles prennent une importance
considérable. Les ampleurs des migrations en sont I’exemple a la fois le plus illustré et le plus
polémique dans le champ clinique Mais le fait humain du décalage et du passage entre plusieurs
systemes de référence ne saurait se restreindre au simple fait migratoire . Les phénomeénes
d’errances et d’exclusions, d’exils intérieurs, ménent aussi a s’interroger au plan des réponses
institutionnelles. Les questions cliniques concernent d’une part la dimension de 1’offre clinique,
mais aussi et encore renvoient-elles chaque clinicien psychanalyste a penser et éprouver
comment il peut entendre de nouvelles modalités d’inscription des subjectivités dans 1’espace
et le temps.

La dimension méme d’une anthropologie du monde contemporain se réalise au plan d’une
souffrance singuliere, chez des sujets le plus souvent présentés comme des sujets sans (sans
lieux, sans papiers, sans collectifs, errants, exilés ou exclus). Une interrogation sur le collectif
n’en fait que davantage retour, non sans virulence. C’est dans ce contexte que des
psychanalystes et des anthropologues pourraient reprendre les fils d’un dialogue fait de
beaucoup de faux espoirs, de malentendus et riche d’incontestables provocations et échanges
réciproques.

RASP Volume 5, Issue 1



Page 151 of 157

Aujourd'hui les cliniciens sont pris dans des confrontations interculturelles de plus en plus
denses. Et I'accroissement de leurs terrains d'études et d'exercices ne les conduit pas toujours a
remettre en cause des schémas anciens et des préjugés tenaces. Il en va ainsi des habituelles
notions d'enculturation ou d'intériorisation de la norme et/ou de la référence, encore trop
acceptées comme allant de soi.

Ou porter alors son regard ? D'emblée toute réponse possible a cette question divise. Soit on
réclame une théorie de l'inscription univoque du culturel dans le psychisme ou on s'en autorise
; soit, lachant les certitudes acquises ou attendues, le clinicien se montre attentif au comment
de la transmission de la vie psychique d'une génération a une autre -au travers de la création
et/ou du symptdme. Une fois qu'on s'est assuré de I'incomplétude du lien psycheé et culture, il
reste a la démarche clinique a construire comme champ de recherches, ce qui insiste de la
dimension du sujet : la reprise et la défiguration des empreintes culturelles entre I'ouvert de la
refondation et la répétition de I'archaique.

C'est ainsi, qu'au plan des cliniques des nouveaux aspects des malaises dans la civilisation, on
observe que la diversité des structures familiales, les scénarii variables selon les uns ou les
autres des projets de vie, I’impact subi, consenti ou espéré de la modernité, les nostalgies des
modeles traditionnels, forment un ensemble de facteurs qui laissent flotter une forte incertitude
sur les formes de socialisation et de transmission a venir. La modernité peut faire trauma, se
présenter comme urgence . Au-dela des effets des migrations, les situations de crise et les
mutations, plus ou moins brutales et généralisées meénent a des interrogations sur les
phénomenes de retour, sur les mises en fictions nouvelles, sur les refondations. Nos sociétés
actuelles connaissent leurs lignes de fracture. Des mondes jadis distingués par leurs oppositions
voient se brouiller les frontieres qui les contrastaient jusqu'a maintenant Sl le moderne est
formellement ou idéologiquement opposé au traditionnel, il n'en demeure pas moins que ces
deux registres qui interferent dans les montages d'identité sont composites et parfois méme
ambivalents. Cependant, les divers ferments de ces identités ne sont pas reconnus et aimés sur
le méme plan au regard des formations de 1’Idéal.

Pour cette derniére raison, cet aspect actuel du malaise du lien social dépasse tout ce qui a pu
étre établi des souffrances psychiques dues a l'expérience historique et concréte de
franchissement de frontiéres objectivables pour venir saisir une part importante du lien social
contemporain. La mise en exclusion de plus en plus rapide et importante de population
autochtone, généralise et radicalise les dimensions politiques et cliniques de I'exil.

Cliniques de I’exil

Aussi, le champ que nous désirons ouvrir peut-il d'emblée connaitre deux risques de fermeture.
Nous situerons le premier de ces risques comme une "psychologisation” du psychanalytique,
attitude reductrice dont le but est de rendre au plus vite autrui définissable et apte alors a
recevoir un certain nombre de traitements, par ce biais positivés et légitimes. Et, @ mon sens
cette "psychologisation” peut emprunter deux voies tout a fait susceptibles de se superposer
I'une a l'autre :

D'une part, par adhésion explicite ou non a I’idéologie du développement -celle qu'on a vu
culminer avec la psychologie du Moi- et, d'autre part, en faisant fi de la réalité institutionnelle
dans laquelle tous : parents, enfants, éducateurs, juges et psy sont engagés, certes, a des titres
divers.

RASP Volume 5, Issue 1



Page 152 of 157

En un premier temps donc , cette psychologisation qui est une idéologie mise en pratique. Elle
suppose que les idées de base qui soutiennent notre travail et nos décisions sont normatives et
que nous soyons sans plus de doute acquis a la conception qu'il existerait un bon développement
du moi individuel, familial, social et culturel. On se souvient de Lacan partant en guerre contre
tout usage psychologique, normatif et moralisateur de la psychanalyse. Nous conniimes I'Ego-
psychologie -avec son aspect naif et cruel par quoi les théoriciens de cette école (Hartman,
Kriss, Loewenstein) supposaient un modele stable, mdr et achevé de personnalité forte, c'est a
dire "adulte"-; et nous rééditons maintenant a peu pres les mémes choses quand nous réclamons
des bonnes familles, des bons parents, des bons enfants, des bons migrants .... aussi fort que
nous croyons que ces idéalités existent quasi-naturellement.

Alors nous estimons utile d'affirmer que les concepts fondamentaux de la psychanalyse ne sont
pas de pures inventions a transposer aisément sur toutes les scénes. C'est ici que surgit ici la
dimension irréductible du dispositif. On ne lit pas la méme réalité de I'inconscient quand on
travaille sur du collectif et sur de I'individuel. Une institution n'est pas un divan peuplé. La
psychologie des foules peut permettre d'élaborer une analyse du moi, mais l'inverse n'est pas
vrai pour une raison somme toute fort simple : un collectif ne dispose pas d'image spéculaire.
Enfin, une analyse du moi n'est pas une analyse du sujet.

En conséquence, I'exportation de termes comme fantasme ou désir pour rendre compte de
productions psychiques de groupe, en institution, par exemple, pose question. Il n'est pas
impossible que ce soit dans cette réduction de l'inter-psychique a I'intra-psychique que se joue
la seconde forme de psychologisation de la psychanalyse. De la sorte, la psychanalyste - et des
psychanalystes qui se prétent a cela- deviennent des machineries réduites a I'application d'une
batterie de concepts cardinaux (susceptibles de tout interpréter, sur le méme plan) . Voyez
comme il est facile de mettre le mot désir a toutes les sauces, et comme il est tentant de croire
qu'un désir se lit d'emblée chaque fois qu'un acte excessif ou agressif est posé (ou commis)
par tel ou tel parent sur tel ou tel enfant, par exemple ! Or ces actes, c'est non seulement eux
que I'on voit et que I'on entend -quand ils ne nous aveuglent ni ne nous assourdissent- mais
c'est aussi a travers eux et entre eux qu'on peut reconstruire I'ensemble parfois inextricable ou
ambivalent des forces désirantes qui sont tapies derriere.

Des patients qui viennent nous rencontrer sont porteurs d’une félure, d’une fracture ; cette
felure, cette fracture, il faut I’entendre. Si on les réduit a une identité culturelle, on ne peut pas
entendre cette félure, on ne peut pas entendre cette fracture et on ne peut pas entendre les efforts
inouis, pas pour faire bien, les efforts pour faire passer leur desir de vivre, qui font que ces
sujets vont nouer ensemble des espaces, des lieux, telle une maman africaine, qui peut venir
présenter sa fille a une consultation de PMI que dirigeait Claude Boukobza - magnifique
clinicienne qui me fait I’honneur de demander d’assister a ses consultations quand il y avait des
femmes africaines, -, et bien, ces femmes apportaient le petit cordon de ficelle qui contenait
dans une petite poche de cuir deux ou trois versets du Coran ; bien sdr, elles montraient
comment autour du nombril on avait, tres délicatement, fait quelques Iégéres scarifications en
carré, mais en méme temps, elles apportaient le stylo avec lequel elles avaient signé quelque
chose du livret de famille ; en méme temps, elles disaient, c’est formidable parce que j’ai pu
acheter le méme tabouret, la méme taille, la méme couleur, celui sur lequel mon enfant s’est
assis quand il a été recu pour la premiere fois en consultation.

RASP Volume 5, Issue 1



Page 153 of 157

Donc, oui, il y a un énorme effort de tissage, c’est peut-étre ¢a 1’expérience « exilante » qui
fait que ce que nous entendons, c’est la fagon dont ils prennent appui sur, non seulement les
références culturelles, mais les bords de la catastrophe a laquelle ils ont échappé et peut-étre
des idées de vivre d’autres espoirs, d’autres amours, d’autres désirs, que ceux auxquels ils
seraient « culturellement programmes ».

Délaissant tout mon intérét transitoire pour ce qui pourrait ressembler a 1’antique et désuéte
psychologie des peuples, je me suis tourné vers 1’anthropologie des mondes contemporains, a
la suite de mes lectures de Marc Augé. Il me semblait que cette anthropologie critique a produit
des catégories d’analyse et de savoir ethnologique intégrant les dimensions économiques et
politiques dans I’analyse des situations de changement social et culturel rapide. S’y indiquait
un autre surgissement d’importance pour moi, psychanalyste, celui d’un « désir» de
I’anthropologue que je situai et situe comme un désir a 1’affut des bouleversements sociaux et
subjectifs. Un tel désir porte I’anthropologue du contemporain a é&tre responsable des
conséquences que ces bouleversements avaient sur ses engagements intellectuels. Furent
congeédiés les miroirs de 1’exotisme et abandonnées les réifications d’écriture et de témoignage
auxquels menaient un tel attrait pour I’exotisme. Cette nouvelle position épistémique et cette
nouvelle situation subjective de 1’anthropologue pouvait rejoindre ce qui, dans le désir du
psychanalyste, se porte a accueillir et @ donner lieu a des altérités non prévisibles. Je me suis
senti confiant dans la dynamique de ces anthropologues soucieux d’appréhender la position
objective et subjective qui était la leur dans la production responsable de connaissances. Cet
apport réflexif ne fut pas sans incidences sur ma pratique comme vous allez le lire.

Psychologue clinicien a I’E.P.S. de Ville-Evrard, psychanalyste « en cabinet » je fus souvent —
et le suis encore- devant des femmes et des hommes venant de leurs histoires prises dans les
déflagrations du socle traditionnel de leurs cultures. Que ce soient les cultures bambaras
remodelées par les remuements contemporains de 1’histoire du Mali et ['urbanisation
grandissante ou encore les cultures khmeres du Cambodge. Je fis rencontre de cambodgiens
fidéles a ce qui perdurait de convictions bouddhistes pas trop délabrées par les atrocités du
génocide cambodgien, mais tout en vivant des rapports profondément bouleversés a
I’ancestralité naguere incontestable garante de la solidarité entre les générations. Souvent alors
me trouvais-je taraudé par le défi suivant : « Comment entendre les divers codes culturels dont
une parole est porteuse, les répétant, les invoquant certes mais les refusant plus souvent qu’on
ne le dit lorsque 1’on fétichise ladite différence culturelle » ?

La diversité des approches cliniques en situation interculturelle est de plus en plus reconnue.
Des chercheurs et des praticiens inscrivent aussi dans leurs réflexions et leurs initiatives le souci
de faire place a une clinique de I'expérience du déplacement, dans la mesure ou ce genre
d'expérience trouble et métisse le rapport des sujets a leurs origines. Il convient encore de ne
pas oublier que de nombreux jeunes d'origine étrangere et leurs parents consultent des
thérapeutes dans le cadre standard des dispositifs de soin de type "secteur” ou dans le privé, a
leur initiative, ce qui donne lieu & des échanges et des réflexions de travail entre psychanalystes
et psychothérapeutes francais et étrangers. Certains migrants peuvent étre curieux,
legitimement curieux, d™'essayer” nos systéemes thérapeutiques autochtones. Ils peuvent étre
curieux de I'étranger que nous sommes pour eux, Si nous acceptons I'échange et abandonnons
pour cela notre position de maitre. C'est donc de fagon assez générale que confrontée a la

RASP Volume 5, Issue 1



Page 154 of 157

dimension d'altérité de et dans la culture, la démarche clinique affine son rapport a ses objets et
a ses pratiques, glissant de I'approche culturaliste a une volonté de pouvoir opérer avec la
dimension culturelle au singulier afin d’accueillir le travail que les forces exilantes opérent
dans la subjectivation et dans le traitement que des sujets font des institutions.

C’est ainsi que nous sommes interrog€s par toute rencontre avec qui nous semble non seulement
étranger, mais souffrir de et de son étrangeté méme. Certes, le clinicien sait bien qu’un message
ne se réduit pas a son énonce que certains faits cliniques insistent quelles que soient les biais
par lesquels ils s’expriment, et si, aujourd’hui, les formes d’autismes et ou schizophrénies les
plus séveres se ressemblent a la surface du globe ce peut-étre en raison de 1I’uniformisation des
modes de prise en charge qui sont liées a la diffusion internationale de normes globales de santé
et d’intervention sanitaire. Pour autant, la rencontre avec 1’exilé, le migrant et le réfugié peuvent
étre sources d’un doute bien venu. Allons-nous péjorer par un codage psychopathologique des
facons de dire, de croire et de faire qui n’ont rien d’anormales ou d’aberrantes chez tels ou tels
personnes de telles ou telles cultures ? Notre facon de faire, recevoir, parler, isoler le souffrant
des siens, est-ce exercer une méthode thérapeutique efficace et centrée sur le sujet, ou, a
I’inverse, une fagon rude d’amputer telle ou telle personne de la polyphonie de groupe qui est
censée la soutenir et souvent parler avec lui. L’isoler dans la rencontre singuliére avec un
psychanalyste, fut-il ce dernier frotté d’anthropologie, est-ce une reconnaissance des droits
« €00 » ou une stigmatisation supplémentaire, un redoublement d’exil par la haute solitude ?

Mais aussi, penser, que la vie et les mceurs des migrants, soient ici, comme enti¢rement fondés
dans un creuset traditionnel, n’est-ce pas au fond les éloigner plus encore du sens de leur
participation a un collectif, les ghettoiser dans un mouvement de compassion redoutablement
excluant ?

A dire vrai, cela fera plus d’un quart de siécle que des hommes, des femmes et des enfants qui
viennent d’ailleurs ou vivent au lointain, me rencontrent me parlent de leurs souffrances, de
leurs espoirs, de la facon dont ils vivent, interprétent et commentent leur situation dans le
monde. C’est a chaque fois, tout un puissant bricolage, ou les éléments du bati traditionnel
ancien se voient reconsidérés, acceptés a nouveaux frais ou refusés, comme un matériel
problématique et non comme un bouillon identitaire. C’est aussi a chaque fois que la dimension
du statut politique du sujet est mise au premier plan, lorsqu’il évoque I’importance d’étre soigné
et/ou accompagné dans une institution républicaine du pays d’accueil, ou a ces moments ou les
engagements politiques et leurs colts sont évoqueés, ou lorsque 1I’impact des deux guerres
mondiales dans la généalogie, les bouleversements des idéaux est abordé. Il me fallut entendre
ces patientes et décisives élaborations.

Il s’agit bien de prendre la mesure du fourmillement des recompositions identitaires, des
nouvelles fabrications des altérités et d’analyser les processus de métamorphoses, d’hybridation
et d’inventions des références qui fourmillent aujourd’hui dans les contacts de société et de
culture, mais de situer également le risque réel des radicalisations et des clivages.

En ce sens le projet d’un rapport renouvelé entre clinique et anthropologie est celui de I’examen
critique des productions d’altérité et d’identité dans notre modernité et mon propos est d’inciter
mes collegues et amis chercheurs et praticiens de terrain a entreprendre une déconstruction
critique de ces deux catégories (altérité et identité) trés et trop souvent posées comme des
évidences quasi-« naturelles » et qui jouent a chaque fois qu’une rencontre avec I’autre est en

RASP Volume 5, Issue 1



Page 155 of 157

jeu. L altérité travaille et subvertit la différence, elle met en crise toute identité. L’histoire se
réveille, se reprend, elle ne s’efface pas, elle s’assume.

En quoi la psychanalyse est-elle concernée ?

Lire les commentaires que chaque psychanalyste d’exception, depuis Freud et la fondation de
la discipline, a pu faire des théses majeures de I’anthropologie, étudier les quelques références
tant6t profondes ou tant6t allusives que des anthropologues ont échafaudé a partir de quelques-
unes des théses des psychanalystes mene a poser que la psychanalyse est aussi le nom de 1’étude
de la logique inconsciente qui joue dans les liens humains naviguant a la godille de la névrose
de transfert aux liens sociaux plus ou moins institués.

A rebours d’une tentation assez forte en France qui réduit la psychanalyse a une simple clinique
de I’'individu, ou méme I’assigne a ne plus figurer que comme un complément humaniste de la
psychiatrie, il convient de redire a quel point le fondateur de la psychanalyse, Sigmund Freud,
a su prendre appui sur la sociologie, 1’ethnographie, I’anthropologie religieuse et
I’anthropologie du lointain pour affirmer une concordance forte entre le psychisme singulier et
les phénomeénes collectifs. Que ses sources n’aient pas toujours été les plus actuelles qu’un
savant de son époque aurait pu compulser est aussi un fait dont il importe d’examiner les raisons
et les conséquences, mais cela n’entrave pas grandement [’incise de la spéculation
psychanalytique sur le champ anthropologique, et qui est bien de mettre au jour ce qui entame
la relation de soi a autrui : soit la dimension du malaise inhérente a toute forme de civilisation.
Ce malaise impligue la lutte entre les exigences du travail de la culture et la jouissance
singuliére du symptome.

Comment le sujet de I’histoire, jamais réductible a quelque assignation que ce soit vient-il
troubler tous les dispositifs qui veulent le réduire a une seule identité ? Cette question est
concrete et il nous revient, nous praticiens, d’en prendre au plus possible la mesure en étudiant
ce que nos propres dispositifs de consultations et de recherches produisent comme figures
d’identité et d’altérité.

Revenons a ce que nous apprennent les patients.

De plus en plus des hommes et des femmes vont décider de leur destinée dans un site qui n’est
plus celui de leur naissance ou celui de la naissance de leurs parents. S’ils emportent avec eux
des croyances et des rites, ils construisent aussi pour la plupart d’entre eux un désir d’ailleurs,
de nouveaux liens. Un désir d’inscription dans un site inédit, prometteur pas assez, décevant
parfois, cruel souvent aussi il est vrai.

Alors notre choix est clair, soit le psychanalyste se mue en expert de la culture ou des cultures
autres (et a quel titre le ferait-il ? les anthropologues sont bien plus modestes), soit il défend
une theéorie de son cadre de travail en extension. Cette seconde option repositionne les
conditions par lesquelles un psychanalyste respecte I’essentiel de sa tiche : s’adresser a la
subjectivite qui cherche ses voies de deplacement et de légitimation. Les migrants que j’ai
accueillis, dans mon cabinet de psychanalyste a Paris, ceux que j’ai accompagnés lors de leurs
hospitalisations en psychiatrie, dans 1’Etablissement Psychiatrique Spécialisé de Ville-Evrard,
ne font pas que rechercher le « fond » culturel qu’il serait violent de dénier mais tout aussi
violent de leur attribuer comme unique résidence psychique. Ils tentent d’écrire des métaphores

RASP Volume 5, Issue 1



Page 156 of 157

nouvelles de leur lien a la génération, a I’histoire, ils tentent de traduire autrement que par des
codes tenus si hativement pour traditionnels les symptdmes dont ils disent souffrir.

Conclusion

Notre rapport a I’autre, a I’alter, a ses figures est dépendant du discours politique actuel.

Nous ne pouvons ici que refuser I’effet aliénant du discours marchand actuel et de la violence
politique qui ’accompagne

Conclure...

Ne croyons pas pour autant la partie jouée ; en effet, le sujet de I’inconscient (ou dit tel) ne
saurait étre entendu et accueilli sans que 1’on répare la possibilité pour la personne de se trouver
a nouveau reconnu et défendu comme sujet du droit. C’est ainsi que les cliniques de ’exil, ou
plus exactement des effets de 1’exil, ne peuvent étre une « spécialité du psychanalyste ». Osons
une boutade. Si pour une approche de métapsychologie angélique nous sommes tous des exilés
de I’intérieur chaque instant de notre pratique nous met sous les yeux que nous n’avons pas tous
le méme rapport au ministére de 1’Intérieur. Nous ne travaillons et élaborons qu’avec d’autres
collégues qui réparent les autres dimensions et lieux du sujet, dans sa famille, dans le lien social
que forment des pratiques thérapeutiques et éducatives, dans la condition des exilés face aux
dispositions et aux dispositifs administratifs et 1égaux.

Un mot toutefois encore, sur ce qu’apprend le psychanalyste immergé dans ces situations et
éprouvant que son désir d’analyste le met au coté de qui tient pour une de nos constituantes
subjectives et politiques les plus essentielles le devoir d’hospitalité. Nos repéres se brouillent.
L’cedipe réduit a une cartographie sociologique s’est perdu en chemin. La culture réduite a un
bouillon ou I’on doit séjourner pour son plus grand bien, fuit de toutes part, et par les violences
et par ce qui survit de ces violences, soit le désir vivant d’aller vers le grand Ailleurs, désir qui
frémit en chacun. Qui se souvient qu’un des termes majeurs de la métapsychologie freudienne
est le « déplacement »

Cette clinique réciproque, pour quoi je milite encore marque une résistance a ce qui est en péril
pour chacun lorsque le sujet est exclu d’un champ politique, économique, social. La se situe
les coordonnées de la responsabilité du psychanalyste en face de ce Réel qui est celui des
nouveaux modes de subjectivation des sujets pris dans les violences de 1’actuel et qui peuvent
trouver assise dans 1’accueil que nous leur donnons, 1a ou nous travaillons, et également au sein
de nos institutions républicaines, 1a ou nous les accompagnons souvent et les soignons, parfois.

Références

Althabe, G. (1992), Vers une ethnologie du présent, in Althabe G., Fabre D, Lenclud G.,
, Vers une ethnologie du présent Ed. de la Maison des sciences de I'homme, Paris, 1992 :
247-257

Augé, M. (1994), Conditions, Paris Fayard

Devereux, G., (1970), Essais d'ethnopsychiatrie générale, Paris, Gallimard

Devereux F ; (1972), Ethnopsychanalyse complémentariste, Paris, Flammarion

Douville O. (2009) Chronologie de la psychanalyse du temps de Freud, Paris, Dunod

RASP Volume 5, Issue 1



Page 157 of 157

Douville, O. (2014), Les Figures de I’Autre. Pour une anthropologie clinique, Paris, Dunod,
2014

Douville, O. (2021), D’une crise de 1’hospitalité, dimensions cliniques et politiques de la
demande d’asile, in Dimitriandis Y., Douville O., Pestre E., Trajets et sites de [ exil :
psychanalyse et politique, Paris, Langage/Université de Paris, CRPMS, pp 11-35.

Figures de la pyschanalyse, Logos/Ananké, 29, : « Le langage et I’cedipe », Toulouse Eres,
2015

Freud S ; 1905 Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. O.C. X Paris PUF, 2006 pp 59-181
Freud S. 1908 Die «kulturelle» Sexualmoral und die moderne Nervositat, O.C. VIII Paris PUF
2006, pp 195-219

Freud S. 1912-1913 Totem und Tabu, O.C. XI Paris PU, 1998, pp 189-315,

Freud S. 1939 Der Mann Moses und die monotheistische Religio, O.C. XX Paris PUF X, pp
75-218

Hours B., Selim M. (2012) : Anthropologie politique de la globalisation, I’Harmattan,
Journal des Anthropologues, (1996) n° 64-65 Printemps-été 1996, dossier "Anthropologie et
Psychanalyse »

Lévi-Strauss C. (1949) Les Structures élémentaires de la parenté, Paris, Mouton

Ortigues M.-C. et L. (1984) (Edipe africain, réed.Paris, L’Harmattzan, 1984

Pradelles de Latour, C.-H ; La dette symbolique, Thérapies traditionnelles et psychanalyse,
Paris, EPEL, 2014

Schneider, M. (2011), La détresse aux sources de [’éthique. Paris, Fayard

Sohravardi (1976) : L'Archange empourpré. Quinze traités et récits mystiques. traduits du
persan et de I'arabe par H. Corbin. Paris, Fayard, 1976.

© 2023 DOUVILLE, licensee Bamako Institute for Research
and Development Studies Press. This is an open access
article distributed under the terms of the Creative Commons
(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0)

Publisher's note

Bamako Institute for Research and Development Studies
Press remains neutral regarding jurisdictional claims in map
publications and institutional affiliations.

RASP Volume 5, Issue 1



