
Revue Africaine des Sciences Sociales et de la Santé Publique, Volume 5 (1) 

ISSN :1987-071X e-ISSN 1987-1023 

Received, 16 March 2023 

Accepted, 11 April 2023 

Published, 11 April 2023 
http://www.revue-rasp.org  

 

Short 

Construire un dialogue entre psychanalyse et anthropologie   

aujourd’hui   

 

Olivier Douville1,* 

1Psychanalyste, Laboratoire CRPMS de l’Université Paris-Cité, Membre d’honneur du Collège 

International Psychanalyse et Anthropologie, Paris 

Correspondance : douville.olivier@yahoo.fr 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.revue-rasp.org/


Page 147 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

Introduction 
L’anthropologie et la psychanalyse sont des disciplines récentes. L’anthropologie a quelques 

droits à affirmer son antériorité dans la mesure où la fondation académique de la discipline 

remonte à Morgan en 1881 alors que le terme de psychanalyse ne surgit sous la plume de Freud 

qu’une quinzaine d’années plus tard. Toutefois, leurs objets se sont entremêlés pour deux 

raisons principales. D’une part, Freud considérait que  les motivations inconscientes du désir 

humain prenaient leur source dans un drame préhistorique que récapitulait chaque 

développement singulier, ce y compris à Vienne et en Europe au début du XX° siècle. Nous 

touchons là une thèse forte, mais vigoureusement contestée selon laquelle l’ontogenèse 

(développement de chacun) récapitule inconsciemment le  phylogénèse (sédimentation de 

drames préhistoriques). D’autre part, des psychanalystes et anthropologues ont voulu cerner les 

types de personnalités induites par les logiques des cultures, de Geza Roheim à G. Devereux. 

Enfin le thème de l’inceste de son interdit (versus psychanalytique) ou de sa prohibition (versus 

anthropologique) semble traverser tel un fil rouge  ces deux disciplines à l’époque de leur âge 

d’or. 

Freud et son rapport à l’anthropologie 

Pour Freud, homme de culture, l’anthropologie et la sociologie (ces deux disciplines ne s’étant 

trouvées distinguées mais non disjointes qu’après sa mort, vers la fin des années 1950), sont 

des partenaires nécessaires, inévitables presque pour la psychanalyse.  

En ce point, une question ne manque de se poser : Osons   proposer que ce n'est pas l'Oedipe 

qui est universel, mais le fait que tout sujet est être de langage et est en conséquence exilé d’une 

jouissance primitive mais qui, sans relâche, peut faire retour sur lui.   Les lois de séparation du 

corps de l’enfant d’avec le corps de la mère et les figures tutélaires de l’interdit qui interviennent 

dans cette séparation orientant alors désir et rivalités peuvent se trouver orchestrer dans des 

contextes du-différents que ceux qui concernent la famille occidentale, comme l’ont montré les 

Ortigues à partir de leurs observations faites à Dakar, mais encore et antérieurement des 

contemporains de Freud, tel le psychanalyste indien Bose qui, vivant et exerçant à Calcutta,  

donnait au père un rôle déterminant dans l’éveil de la sensorialité de l’enfant (Douville, 2009).  

Toutefois, si la psychanalyse freudienne s’était contentée d’égrener une suite de 

correspondances entre ce qu’apportent l’analyse des institutions totémiques et celle des rituels 

et le matériel inconscient que dévoilent les cures, cette idée d’une analogie n’aurait amené 

qu’un effet de miroir entre les savoirs anthropologiques et psychanalytiques.   La culture reste 

un lieu de problèmes conceptuels utiles pour comprendre mieux la clinique, la cure. Mais aussi 

cette part obscure du collectif qui ne se révèle pas dans le simple examen des modèles idéaux 

de comportements et de valeurs. On est donc loin d’une psychanalyse appliquée qui prétendrait 

donner des leçons, interpréter dans son jargon tout ce qui semble a priori étranger ou exotique. 

Ce que la psychanalyse dévoile est que le sujet humain n’est pas « maître » de son monde, que 

la réalité du lien social est débordée et divisée par le pulsionnel, et donc par le sexuel.  

 Un malentendu subsiste toujours néanmoins à propos de ce qui serait ici universalisable. Il est 

clair que les extrêmes disparités des modèles familiaux et des règles d’alliance ne peuvent 

permettre d’universaliser la structure manifeste de la famille occidentale en étalon de ce qui 

serait « normal » dans la construction des individus et des collectifs. L’accès à un rapport au 

symbolique, qui va au-delà des imbrications entre l’imaginaire des premières relations, est loin 

de nécessiter, où que ce soit, l’imposition d’un père de famille, lequel aurait la tâche un peu 



Page 148 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

lourde de figurer à la fois, le tiers, le rival et le modèle. Pour le dire autrement, il manque sans 

doute à quelques psychanalystes une théorie opératoire du tiers symbolique qui ne se rabattrait 

pas sur une célébration du patriarcat. Avec la pointe des élaborations lacaniennes, on y voit tout 

de même plus clair. Lacan indique que c’est avec l’appareil de langage que chacun se structure, 

et que c’est bien l’incorporation de cet appareil qui crée la première séparation entre le sujet et 

ses jouissances. En cela cette première castration est antérieure à ce qui sera repris 

ultérieurement dans les modèles de l’interdit et de l’échange qui sont au cœur des configurations 

des lignées et des filiations.   

Un rappel s’impose ici : l’« universel », ce n’est pas pareil que l’international.  On ne prouve 

pas l’universel et on ne le fait surtout pas par une comparaison entre peuples et mœurs, même 

si cette comparaison est très étendue  

L’épistémologie de l’anthropologie la fait s’éloigner des grandes généralités, toujours suspectes 

d’ethnocentrisme, pour privilégier l’empirisme, la collecte, le rapport aux documents et aux 

témoignages. 

Sujet et institution 

L’inscription du sujet dans les institutions culturelles exige une séparation qui fait de lui un 

mortel, sexué et parlant. Elle suppose donc que tout sujet institué doit s’appuyer sur une logique 

symbolique et signifiante. La ligne de fabrique des montages institutionnels recoupe ce qu’est 

la prise du sujet par le langage en tant que tout langage articulé porte en lui-même une séparation 

et un interdit. 

Or le XX° siècle en sa seconde moitié et tout particulièrement entre 1949, date de publication 

des Structures élémentaires de la parenté et 1974, date où Lacan s’orientant vers la topologie 

des surfaces déclara qu’il n’était plus structuraliste, a su travailler, sans les confondre plus d’une 

notion d’inconscient. En ce sens , l’ethnologie et la psychanalyse, mais encore et toujours la 

linguistique explorent des inconscients « structurants » : 

- Règles et dispositifs de parenté, pour l’ethnologie 

- La langue comme système de signe et d’opposition signifiante (our la linguistique) 

- Transformations réglées des mythes, des rites et des objets culturels (pour 

l’anthropologie structurale) 

 

L’inconscient est-il vide ? empli d’un pathos ? Copie conforme et intérioriséé de ce que les 

culturels demandent impérativement à chacun de refouler, comme le soutenaient Linton et 

Devereux ?  

De facto, les phénomènes actuels de migration, d’exil et de délégitimation du sujet nous 

interdisent de nous aider d’aucune façon d’un inconscient culturaliste – c’est du moins ce que 

je vais tenter de démontrer maintenant. 

Aujourd’hui, avec et après Devereux 

Soucieux, à son tour, de modéliser la nature des rapports entre un approche clinique et une 

approche anthropologique (ou sociologique) des conduites symptomatiques, Georges 

Devereux, dans son Ethnopsychanalyse Complémentariste invente une épistémologie. Pour 

désigner les univers de pertinence de ces deux discours, il introduit la notion de 



Page 149 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

complémentarisme appelée à un succès durable. Rappelons en la Logique. Le  

complémentarisme ethnopsychanalytique édicte l'autonomie conceptuelle absolue du discours 

sociologique (ou ethnologique) et du discours psychologique, mais aussi leur totale 

interdépendance en ce qu'ils se rapportent aux même faits empiriques pertinents. Cette 

distinction est directement héritée du principe de Heisenberg-Borg 1 qu'elle généralise aux 

sciences humaines. Dans cet effort pour disjoindre l'explication ethnologique de l'explication 

clinique, il entrait de la rigueur et du souci pour le trait singulier de chaque cas. L'épistémologue 

se sentait reconnu, les penchants à diagnostiquer en termes de psychopathologie des modèles 

culturels trouvaient là une contention salutaire. Pour autant, l'effort du fondateur de 

l'ethnopsychanalyse aboutissait aussi à une mise en sériation souvent artificielle.  

De plus, le complémentarisme doit supposer des appartenances culturelles stables et quasiment 

atemporelles. En cela, il est impuissant à distinguer les registres de l'Imaginaire  ou  du 

Symbolique  au sein desquels jouent les références culturelles pour un sujet ou pour un autre, 

et à statuer sur eux. C'est pourquoi le parallèle entre guérisseur traditionnel et thérapeute que 

tente un certain nombre d'ethnopsychiatres français, après leur maître G. Devereux et 

simplifiant son héritage, ne concerne en rien les raisons et les enjeux de nos démarches et de 

nos actes. Disons ici qu'un tel rapprochement : guérisseur/analyste, non seulement ne nous 

intéresse pas - nous n’en avons guère besoin- mais plus encore nous semble constituer une 

entrave à toute entreprise thérapeutique des exilés.  

Plutôt que de se conformer à un complémentarisme désuet, il importe de saisir avec en quoi les 

deux discours : anthropologique et psychanalytique peuvent être travaillé l'un par l'autre. On 

n'omettra guère de souligner que le complémentarisme est une attitude de prudence en matière 

de diagnostic, quasiment un vade-mecum d'"expert" (apte à distinguer le matériel "culturel", 

d'un matériel "idiosyncrasique"), mais ce distinguo est souvent artificiel et obsolète puisqu'il ne 

repose que sur un schéma conceptuel de la société. De plus, négligeant et une théorie du 

 
1 Il s'agit des relations d'inégalité (ou d'incertitude). Ces relations d'inégalité indiquent la limite de pertinence 

des concepts macroscopiques classiques, quant on veut les appliquer aux objets microscopiques. Le sens de 

ces relations est plutôt ouvert et il est parfois controversé par les physiciens car elles  répondent et éclairent 

plusieurs conditions : elles sont à la fois descriptives, heuristiques et donc opérationnelles.  

Shématisons par une série delles répondent/ Les concepts de la physique newtonienne perdent leur validité 

lorsque l'on tente de les appliquer à des objets microscopiques. 2/ Il y a deux grands paradigmes qui régissent 

la physique classique : le concept de particule et celui d'onde. Une particule est une singularité, un point 

localisable avec une précision élevée, alors que l'onde s'étend sur tout l'espace (ex : le son et la lumière qui 

ne sont pas localisables). Ces concepts cardinaux perdent avec Heisenberg et Borg de leur validité et leur 

existence est remise en question. Pour l'ancienne mécanique newtonienne, tout observateur peut dire et la 

position et la vitesse de toute particule. En mécanique quantique il est impossible d'allouer simultanément à 

un objet une particule et une vitesse. La connaissance de l'un limite celle que l'on peut avoir de l'autre. Le 

produit de la précision de mesure de la position par la précision de mesure de la quantité de mouvement ne 

peut être inférieure à une quantité fondamentale (de l'ordre de grandeur de la constante de Planck divisée 

par deux), le produit des deux n'est donc jamais égal à zéro, ce qui restait le cas dans la mécanique classique. 

Ces relations d'inégalité ne sont pas limités à la position ou à la quantité de mouvement, on sait définir des 

quantités canoniquement conjuguées (exemple l'énergie et le temps) . On lit souvent que l'on mesure des 

particules de durée de vie extrêmement brève : 10 puissances moins 22 secondes. C'est un principe 

heuristique. Ce qui importe peut-être davantage pour des cliniciens est que Niels Bohr fut le premier a élargir 

cette relation d'inégalité au langage, et a proposé comme variables conjuguées la Vérité et la Clarté : si c'est 

vrai, c'est pas clair et si c'est clair, c'est pas vrai (en allant un peu vite).  

 



Page 150 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

symbolique, et une pensée de l'exclusion originaire, il est de faible pertinence pour les cliniques 

qui nous importent : celles dues aux crises et aux brutales modifications du et dans le lien social. 

 

Aujourd’hui 

Aujourd’hui encore, des psychanalystes exercent un peu partout dans le Monde ; on attend 

encore il est vrai que des notions cardinales de la doctrine psychanalytique soient mises à la 

discussion. Qu’apporte à nos doxas l’existence de la psychanalyse en Inde, au Japon ou en 

Chine ? Au Sénégal ou en Afrique du Sud ? Aux Antilles ? Beaucoup d’européens prennent 

régulièrement les grands courriers internationaux pour aller au lointain former ces nouveaux 

venus dans la communauté psychanalytique, ces impétrants tout plein d’ardeur et soucieux de 

bien faire. Il est parfois à redouter que le décervelage missionnaire nuise à l’avancée des 

réciprocités. 

Nous sommes face à un choix que nous ne pouvons pas fuir. Soit les diverses anthropologies et 

sociologies de la famille, promptes et habiles à montrer la complexité et l’instabilité des 

logiques de composition des familles, auront beau jeu de montrer que notre vieille psychanalyse 

n’a servi à rien et rejoint le musée des vanités obsolètes car elle n’avait rien anticipé ne traitant 

et n’idéalisant que des formes et des logiques de la famille et de la filiation datant d’avant la 

première guerre pendant que la société changeait et dépassait d’elle-même le trio (plus que 

triangle) œdipien, soit on tiendra, qu’il n’est pas trop téméraire de poser que c’est la 

psychanalyse elle-même qui a aussi changé le monde et a ouvert les modes d’inscription du 

désir et de l’interdit dans des configurations familiales plus éparses et pus souples. En cela le 

dialogue entre la psychanalyse et l’anthropologie – ou pour mieux le dire entre des 

psychanalystes et des anthropologues ne piétinerait plus à se cristalliser sur le complexe 

œdipien et sa prétendue universalité (que l’on cherche à tort dans une pseudo mondialisation 

des conjugalités et des filiations) mais il pourrait situer en quoi les nouveaux visages des mœurs 

et des habitus sont en partie tributaire de l’invention psychanalytique elle-même. 

Inconscient et vie sociale actuelle  

Dans notre modernité, les phénomènes de ruptures culturelles prennent une importance 

considérable. Les ampleurs des migrations en sont l’exemple à la fois le plus illustré et le plus 

polémique dans le champ clinique Mais le fait humain du décalage et du passage entre plusieurs 

systèmes de référence ne saurait se restreindre au simple fait migratoire . Les phénomènes 

d’errances et d’exclusions, d’exils intérieurs, mènent aussi à s’interroger au plan des réponses 

institutionnelles. Les questions cliniques concernent d’une part la dimension de l’offre clinique, 

mais aussi et encore renvoient-elles chaque clinicien psychanalyste à penser et éprouver 

comment il peut entendre de nouvelles modalités d’inscription des subjectivités dans l’espace 

et le temps. 

La dimension même d’une anthropologie du monde contemporain se réalise au plan d’une 

souffrance singulière, chez des sujets le plus souvent présentés comme des sujets sans (sans 

lieux, sans papiers, sans collectifs, errants, exilés ou exclus). Une interrogation sur le collectif 

n’en fait que davantage retour, non sans virulence. C’est dans ce contexte que des 

psychanalystes et des anthropologues pourraient reprendre les fils d’un dialogue fait de 

beaucoup de faux espoirs, de malentendus et riche d’incontestables provocations et échanges 

réciproques. 



Page 151 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

Aujourd'hui les cliniciens sont pris dans des confrontations interculturelles de plus en plus 

denses. Et l'accroissement de leurs terrains d'études et d'exercices ne les conduit pas toujours à 

remettre en cause des schémas anciens et des préjugés tenaces. Il en va ainsi des habituelles 

notions d'enculturation ou d'intériorisation de la norme et/ou de la référence,  encore trop 

acceptées comme allant de soi.  

Où porter alors son regard ? D'emblée toute réponse possible à cette question divise. Soit on 

réclame une  théorie de l'inscription univoque du culturel dans le psychisme ou on s'en autorise 

;  soit, lâchant les certitudes acquises ou attendues, le clinicien  se montre attentif au comment  

de la transmission de la vie psychique d'une génération à une autre -au travers de la création 

et/ou du symptôme. Une fois qu'on s'est assuré de l'incomplétude du lien psyché et culture, il 

reste à la démarche clinique à construire comme champ de recherches, ce qui insiste de la 

dimension du sujet : la reprise et la défiguration des empreintes culturelles entre l'ouvert de la 

refondation et la répétition de l'archaïque.  

C'est ainsi, qu'au plan des cliniques des nouveaux aspects des malaises dans la civilisation, on 

observe que la diversité des structures familiales, les scénarii variables selon les uns ou les 

autres des projets de vie, l’impact subi, consenti ou espéré de la modernité, les nostalgies des 

modèles traditionnels, forment un ensemble de facteurs qui laissent flotter une forte incertitude 

sur les formes de socialisation et de transmission à venir. La modernité peut faire trauma, se 

présenter comme urgence .  Au-delà des effets des migrations, les situations de crise et les 

mutations, plus ou moins brutales et généralisées  mènent à des interrogations sur les 

phénomènes de retour, sur les mises en fictions nouvelles, sur les refondations. Nos sociétés 

actuelles connaissent leurs lignes de fracture. Des mondes jadis distingués par leurs oppositions 

voient se brouiller les frontières qui les contrastaient jusqu'à maintenant SI le moderne est 

formellement ou idéologiquement opposé au traditionnel, il n'en demeure pas moins que ces 

deux registres qui interfèrent dans les montages d'identité sont composites et parfois même 

ambivalents. Cependant,  les divers ferments de ces identités ne sont pas reconnus et aimés sur 

le même plan au regard des formations de l’Idéal.  

Pour cette dernière raison, cet aspect actuel du malaise du lien social dépasse tout ce qui a pu 

être établi des souffrances psychiques dues à l'expérience historique et concrète de 

franchissement de frontières objectivables pour venir saisir une part importante du lien social 

contemporain. La mise en exclusion de plus en plus rapide et importante de population 

autochtone,  généralise et radicalise les dimensions politiques et cliniques de l'exil. 

Cliniques de l’exil 

Aussi, le champ que nous désirons ouvrir peut-il d'emblée connaître deux risques de fermeture. 

Nous situerons le premier de ces risques comme une "psychologisation" du psychanalytique, 

attitude réductrice dont le but est de rendre au plus vite autrui définissable et apte alors à 

recevoir un certain nombre de traitements, par ce biais positivés et légitimés. Et, à mon sens 

cette "psychologisation" peut emprunter deux voies tout à fait susceptibles de se superposer 

l'une à l'autre :  

D'une part, par adhésion explicite ou non à l’idéologie du développement -celle qu'on a vu 

culminer avec la psychologie du Moi- et, d'autre part, en faisant fi de la réalité institutionnelle 

dans laquelle tous : parents, enfants, éducateurs, juges et psy sont engagés, certes, à des titres 

divers.   



Page 152 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

En un premier temps donc , cette psychologisation qui est une idéologie mise en pratique. Elle 

suppose que les idées de base qui soutiennent notre travail et nos décisions sont normatives et 

que nous soyons sans plus de doute acquis à la conception qu'il existerait un bon développement 

du moi individuel, familial, social et culturel. On se souvient de Lacan partant en guerre contre 

tout usage psychologique, normatif et moralisateur de la psychanalyse. Nous connûmes l'Ego-

psychologie -avec son aspect naïf et cruel par quoi les théoriciens de cette école (Hartman, 

Kriss, Loewenstein) supposaient un modèle stable, mûr et achevé de personnalité forte, c'est à 

dire "adulte"-; et nous rééditons   maintenant à peu près les mêmes choses quand nous réclamons 

des bonnes familles, des bons parents, des bons enfants, des bons migrants .... aussi fort que 

nous croyons que ces idéalités existent quasi-naturellement.  

Alors nous estimons utile d'affirmer que les concepts fondamentaux de la psychanalyse ne sont 

pas de pures inventions à transposer aisément sur toutes les scènes. C'est ici que surgit ici la 

dimension irréductible du dispositif. On ne lit pas la même réalité de l'inconscient quand on 

travaille sur du collectif et sur de l'individuel. Une institution n'est pas un divan peuplé. La 

psychologie des foules peut permettre d'élaborer une analyse du moi, mais l'inverse n'est pas 

vrai pour une raison somme toute fort simple : un collectif ne dispose pas d'image spéculaire. 

Enfin, une analyse du moi n'est pas une analyse du sujet.  

En conséquence,  l'exportation de termes comme fantasme ou désir pour rendre compte de 

productions psychiques de groupe, en institution, par exemple,  pose question.  Il n'est pas 

impossible que ce soit dans cette réduction de l'inter-psychique à l'intra-psychique que se joue 

la seconde forme de psychologisation de la psychanalyse. De la sorte, la psychanalyste - et des 

psychanalystes qui se prêtent à cela- deviennent des machineries réduites à l'application d'une 

batterie de concepts cardinaux (susceptibles de tout interpréter, sur le même plan) . Voyez 

comme il est facile de mettre le mot désir à toutes les sauces, et comme il est tentant de croire 

qu'un désir   se lit d'emblée chaque fois qu'un acte excessif ou agressif est posé (ou commis) 

par tel ou tel parent sur tel  ou tel enfant, par exemple ! Or ces actes, c'est non seulement eux 

que l'on voit et que l'on entend -quand   ils ne nous aveuglent ni ne nous assourdissent- mais 

c'est aussi à travers eux et entre eux qu'on peut reconstruire l'ensemble parfois inextricable ou 

ambivalent des forces désirantes qui sont tapies derrière.  

Des patients qui viennent nous rencontrer sont porteurs d’une fêlure, d’une fracture ; cette 

fêlure, cette fracture, il faut l’entendre. Si on les réduit à une identité culturelle, on ne peut pas 

entendre cette fêlure, on ne peut pas entendre cette fracture et on ne peut pas entendre les efforts 

inouïs, pas pour faire bien, les efforts pour faire passer leur désir de vivre, qui font que ces 

sujets vont nouer ensemble des espaces, des lieux, telle une maman africaine, qui peut venir 

présenter sa fille à une consultation de PMI que dirigeait Claude Boukobza - magnifique 

clinicienne qui me fait l’honneur de demander d’assister à ses consultations quand il y avait des 

femmes africaines, -, et bien, ces femmes apportaient le petit cordon de ficelle qui contenait 

dans une petite poche de cuir deux ou trois versets du Coran ; bien sûr, elles montraient 

comment autour du nombril on avait, très délicatement, fait quelques légères scarifications en 

carré, mais en même temps, elles apportaient le stylo avec lequel elles avaient signé quelque 

chose du livret de famille ; en même temps, elles disaient, c’est formidable parce que j’ai pu 

acheter le même tabouret, la même taille, la même couleur, celui sur lequel mon enfant s’est 

assis quand il a été reçu pour la première fois en consultation.  



Page 153 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

Donc, oui, il y a un énorme effort de tissage, c’est peut-être ça l’expérience « exilante »   qui 

fait que ce que nous entendons, c’est la façon dont ils prennent appui sur, non seulement les 

références culturelles, mais les bords de la catastrophe à laquelle ils ont échappé et peut-être 

des idées de vivre d’autres espoirs, d’autres amours, d’autres désirs, que ceux auxquels ils 

seraient « culturellement programmés ».  

  

Délaissant   tout mon intérêt transitoire pour ce qui pourrait ressembler à l’antique et désuète 

psychologie des peuples, je me suis tourné vers l’anthropologie des mondes contemporains, à 

la suite de mes lectures de Marc Augé. Il me semblait que   cette anthropologie critique a produit 

des catégories d’analyse et de savoir ethnologique intégrant les dimensions économiques et 

politiques dans l’analyse des situations de changement social et culturel rapide. S’y indiquait 

un autre surgissement d’importance pour moi, psychanalyste, celui d’un « désir » de 

l’anthropologue que je situai et situe comme un désir à l’affut des bouleversements sociaux et 

subjectifs. Un tel désir porte l’anthropologue du contemporain à être responsable des 

conséquences que ces bouleversements avaient sur ses engagements intellectuels. Furent 

congédiés les miroirs de l’exotisme et abandonnées les réifications d’écriture et de témoignage 

auxquels menaient un tel attrait pour l’exotisme. Cette nouvelle position épistémique et cette 

nouvelle situation subjective de l’anthropologue pouvait rejoindre ce qui, dans le désir du 

psychanalyste, se porte à accueillir et à donner lieu à des altérités non prévisibles. Je me suis 

senti confiant dans la dynamique de ces anthropologues soucieux d’appréhender la position 

objective et subjective qui était la leur dans la production responsable de connaissances. Cet 

apport réflexif ne fut pas sans incidences sur ma pratique comme vous allez le lire.  

Psychologue clinicien à l’E.P.S. de Ville-Evrard, psychanalyste « en cabinet » je fus souvent – 

et le suis encore- devant des femmes et des hommes venant de leurs histoires prises dans les 

déflagrations du socle traditionnel de leurs cultures. Que ce soient les cultures bambaras 

remodelées par les remuements contemporains de l’histoire du Mali et l’urbanisation 

grandissante ou encore les cultures khmères du Cambodge. Je fis rencontre de cambodgiens 

fidèles à   ce qui perdurait de convictions bouddhistes pas trop délabrées par les atrocités du 

génocide cambodgien, mais tout en vivant des rapports profondément bouleversés à 

l’ancestralité naguère incontestable garante de la solidarité entre les générations. Souvent alors 

me trouvais-je taraudé par le défi suivant : « Comment entendre les divers codes culturels dont 

une parole est porteuse, les répétant, les invoquant certes mais les refusant plus souvent qu’on 

ne le dit lorsque l’on fétichise ladite différence culturelle » ?  

La diversité des approches cliniques en situation interculturelle est de plus en plus reconnue. 

Des chercheurs et des praticiens inscrivent aussi dans leurs réflexions et leurs initiatives le souci 

de faire place à une clinique de  l'expérience du déplacement, dans la mesure où ce genre 

d'expérience trouble et métisse  le rapport des sujets  à leurs origines. Il convient encore de ne 

pas oublier que de nombreux jeunes d'origine étrangère et leurs parents consultent des 

thérapeutes dans le cadre standard des dispositifs de soin de type "secteur" ou dans le privé, à 

leur initiative, ce qui donne lieu à des échanges et des réflexions de travail entre psychanalystes 

et psychothérapeutes français et étrangers. Certains migrants peuvent être curieux, 

légitimement curieux, d'"essayer" nos systèmes thérapeutiques autochtones. Ils peuvent être 

curieux de l'étranger que nous sommes pour eux, si nous acceptons l'échange et abandonnons 

pour cela notre position de maître. C'est donc de façon assez générale que confrontée à la 



Page 154 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

dimension d'altérité de et dans la culture, la démarche clinique affine son rapport à ses objets et 

à ses pratiques, glissant de l'approche culturaliste à une volonté de pouvoir opérer avec la 

dimension culturelle au singulier afin d’accueillir le travail que  les forces exilantes opèrent 

dans la subjectivation et dans le traitement que des sujets font des institutions. 

C’est ainsi que nous sommes interrogés par toute rencontre avec qui nous semble non seulement 

étranger, mais souffrir de et de son étrangeté même. Certes, le clinicien sait bien qu’un message 

ne se réduit pas à son énoncé que certains faits cliniques insistent quelles que soient les biais 

par lesquels ils s’expriment, et si,  aujourd’hui, les formes d’autismes et ou schizophrénies les 

plus sévères se ressemblent à la surface du globe ce peut-être en raison de l’uniformisation des 

modes de prise en charge qui sont liées à la diffusion internationale de normes globales de santé 

et d’intervention sanitaire. Pour autant, la rencontre avec l’exilé, le migrant et le réfugié peuvent 

être sources d’un doute bien venu. Allons-nous péjorer par un codage psychopathologique des 

façons de dire, de croire et de faire qui n’ont rien d’anormales ou d’aberrantes chez tels ou tels 

personnes de telles ou telles cultures ? Notre façon de faire, recevoir, parler, isoler le souffrant 

des siens, est-ce exercer une méthode thérapeutique efficace et centrée sur le sujet, ou, à 

l’inverse, une façon rude d’amputer telle ou telle personne de la polyphonie de groupe qui est 

censée la soutenir et souvent parler avec lui. L’isoler dans la rencontre singulière avec un 

psychanalyste, fut-il ce dernier frotté d’anthropologie,  est-ce une reconnaissance des droits 

« ego » ou une stigmatisation supplémentaire, un redoublement d’exil par la haute solitude ? 

Mais aussi, penser, que la vie et les mœurs des migrants, soient ici, comme entièrement fondés 

dans un creuset traditionnel, n’est-ce pas au fond les éloigner plus encore du sens de leur 

participation à un collectif, les ghettoïser dans un mouvement de compassion redoutablement 

excluant ? 

À dire vrai, cela fera plus d’un quart de siècle que des hommes, des femmes et des enfants qui 

viennent d’ailleurs ou vivent au lointain, me rencontrent me parlent de leurs souffrances, de 

leurs espoirs, de la façon dont ils vivent, interprètent et commentent leur situation dans le 

monde. C’est à chaque fois, tout un puissant bricolage, où les éléments du bâti traditionnel 

ancien se voient reconsidérés, acceptés à nouveaux frais ou refusés, comme un matériel 

problématique et non comme un bouillon identitaire. C’est aussi à chaque fois que la dimension 

du statut politique du sujet est mise au premier plan, lorsqu’il évoque l’importance d’être soigné 

et/ou accompagné dans une institution républicaine du pays d’accueil, ou à ces moments où les 

engagements politiques et leurs coûts sont évoqués, où lorsque l’impact des deux guerres 

mondiales dans la généalogie, les bouleversements des idéaux est abordé. Il me fallut entendre 

ces patientes et décisives élaborations.  

Il s’agit bien de prendre la mesure du fourmillement des recompositions identitaires, des 

nouvelles fabrications des altérités et d’analyser les processus de métamorphoses, d’hybridation 

et d’inventions des références qui fourmillent aujourd’hui dans les contacts de société et de 

culture, mais de situer également le risque réel des radicalisations et des clivages. 

En ce sens le projet d’un rapport renouvelé entre clinique et anthropologie est celui de l’examen 

critique des productions d’altérité et d’identité dans notre modernité et mon propos est d’inciter 

mes collègues et amis chercheurs et praticiens de terrain à entreprendre une déconstruction 

critique de ces deux catégories  (altérité et identité) très et trop souvent posées comme des 

évidences quasi-« naturelles » et qui jouent à chaque fois qu’une rencontre avec l’autre est en 



Page 155 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

jeu. L’altérité travaille et subvertit la différence, elle met en crise toute identité.   L’histoire se 

réveille, se reprend, elle ne s’efface pas, elle s’assume. 

En quoi la psychanalyse est-elle concernée ?  

Lire les commentaires que chaque psychanalyste d’exception, depuis Freud et la fondation de 

la discipline, a pu faire des thèses majeures de l’anthropologie, étudier les quelques références 

tantôt profondes ou tantôt allusives que des anthropologues ont échafaudé à partir de quelques-

unes des thèses des psychanalystes mène à poser que la psychanalyse est aussi le nom de l’étude 

de la logique inconsciente qui joue dans les liens humains naviguant à la godille de la névrose 

de transfert aux liens sociaux plus ou moins institués. 

A rebours d’une tentation assez forte en France qui réduit la psychanalyse à une simple clinique 

de l’individu, ou même l’assigne à ne plus figurer que comme un complément humaniste de la 

psychiatrie, il convient de redire à quel point le fondateur de la psychanalyse, Sigmund Freud, 

a su prendre appui sur la sociologie, l’ethnographie, l’anthropologie religieuse et 

l’anthropologie du lointain pour affirmer une concordance forte entre le psychisme singulier et 

les phénomènes collectifs. Que ses sources n’aient pas toujours été les plus actuelles qu’un 

savant de son époque aurait pu compulser est aussi un fait dont il importe d’examiner les raisons 

et les conséquences, mais cela n’entrave pas grandement l’incise de la spéculation 

psychanalytique sur le champ anthropologique, et qui est bien de mettre au jour ce qui entame 

la relation de soi à autrui : soit la dimension du malaise inhérente à  toute forme de civilisation. 

Ce malaise implique la lutte entre les exigences du travail de la culture et la jouissance 

singulière du symptôme.   

Comment le sujet de l’histoire, jamais réductible à quelque assignation que ce soit vient-il 

troubler tous les dispositifs qui veulent le réduire à une seule identité ? Cette question est 

concrète et il nous revient, nous praticiens, d’en prendre au plus possible la mesure en étudiant 

ce que nos propres dispositifs de consultations et de recherches produisent comme figures 

d’identité et d’altérité. 

  

Revenons à ce que nous apprennent les patients.  

De plus en plus des hommes et des femmes vont décider de leur destinée dans un site qui n’est 

plus celui de leur naissance ou celui de la naissance de leurs parents. S’ils emportent avec eux 

des croyances et des rites, ils construisent aussi pour la plupart d’entre eux un désir d’ailleurs, 

de nouveaux liens. Un désir d’inscription dans un site inédit, prometteur pas assez, décevant 

parfois, cruel souvent aussi il est vrai. 

Alors notre choix est clair, soit le psychanalyste se mue en expert de la culture ou des cultures 

autres (et à quel titre le ferait-il ? les anthropologues sont bien plus modestes), soit il défend 

une théorie de son cadre de travail en extension.  Cette seconde option repositionne les 

conditions par lesquelles un psychanalyste respecte l’essentiel de sa tâche :  s’adresser à la 

subjectivité qui cherche ses voies de déplacement et de légitimation. Les migrants que j’ai 

accueillis, dans mon cabinet de psychanalyste à Paris, ceux que j’ai accompagnés lors de leurs 

hospitalisations en psychiatrie, dans l’Etablissement Psychiatrique Spécialisé de Ville-Evrard, 

ne font pas que rechercher le « fond » culturel qu’il serait violent de dénier mais tout aussi 

violent de leur attribuer comme unique résidence psychique. Ils tentent d’écrire des métaphores 



Page 156 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

nouvelles de leur lien à la génération, à l’histoire, ils tentent de traduire autrement que par des 

codes tenus si hâtivement pour traditionnels les symptômes dont ils disent souffrir. 

  

Conclusion 

Notre rapport à l’autre, à l’alter, à ses figures est dépendant du discours politique actuel. 

Nous ne pouvons ici que refuser l’effet aliénant du discours marchand actuel et de la violence 

politique qui l’accompagne  

 

Conclure… 

Ne croyons pas pour autant la partie jouée ; en effet,  le sujet de l’inconscient (ou dit tel) ne 

saurait être entendu et accueilli sans que l’on répare la possibilité pour la personne de se trouver 

à nouveau reconnu et défendu comme sujet du droit. C’est ainsi que les cliniques de l’exil, ou 

plus exactement des effets de l’exil, ne peuvent être une « spécialité du psychanalyste ». Osons 

une boutade. Si pour une approche de métapsychologie angélique nous sommes tous des exilés 

de l’intérieur chaque instant de notre pratique nous met sous les yeux que nous n’avons pas tous 

le même rapport au ministère de l’Intérieur. Nous ne travaillons et élaborons qu’avec d’autres 

collègues qui réparent les autres dimensions et lieux du sujet, dans sa famille, dans le lien social 

que forment des pratiques thérapeutiques et éducatives, dans la condition des exilés face aux 

dispositions et aux dispositifs administratifs et légaux.  

Un mot toutefois encore, sur ce qu’apprend le psychanalyste immergé dans ces situations et 

éprouvant que son désir d’analyste le met au côté de qui tient pour une de nos constituantes 

subjectives et politiques les plus essentielles le devoir d’hospitalité. Nos repères se brouillent. 

L’œdipe réduit à une cartographie sociologique s’est perdu en chemin. La culture réduite à un 

bouillon où l’on doit séjourner pour son plus grand bien, fuit de toutes part, et par les violences 

et par ce qui survit de ces violences, soit le désir vivant d’aller vers le grand Ailleurs, désir qui 

frémit en chacun. Qui se souvient qu’un des termes majeurs de la métapsychologie freudienne 

est le « déplacement »  

Cette clinique réciproque, pour quoi je milite encore marque une résistance à ce qui est en péril 

pour chacun lorsque le sujet est exclu  d’un champ politique, économique, social. Là se situe  

les coordonnées de la responsabilité du psychanalyste en face de ce Réel qui est celui des 

nouveaux modes de subjectivation des sujets pris dans les violences de l’actuel et qui peuvent 

trouver assise dans l’accueil que nous leur donnons, là où nous travaillons, et également au sein 

de nos institutions républicaines, là où  nous les accompagnons souvent et les soignons, parfois. 

Références 

Althabe, G.  (1992),  Vers une ethnologie du présent,  in  Althabe G.,  Fabre D,  Lenclud G.,   

, Vers une ethnologie du présent   Ed. de la Maison des sciences de l'homme, Paris, 1992 : 

247-257 

Augé, M. (1994), Conditions, Paris Fayard 

Devereux,  G., (1970), Essais d'ethnopsychiatrie générale, Paris, Gallimard  

Devereux F ; (1972), Ethnopsychanalyse complémentariste, Paris, Flammarion 

Douville O. (2009) Chronologie de la psychanalyse du temps de Freud, Paris, Dunod 



Page 157 of 157 

RASP                                                                                                                                             Volume 5, Issue 1 

 

Douville, O. (2014), Les Figures de l’Autre. Pour une anthropologie clinique, Paris, Dunod, 

2014 

Douville, O. (2021), D’une crise de l’hospitalité, dimensions cliniques et politiques de la 

demande d’asile, in Dimitriandis Y., Douville O., Pestre E., Trajets et sites de l’exil : 

psychanalyse et politique, Paris, Langage/Université de Paris, CRPMS, pp 11-35. 

Figures de la pyschanalyse, Logos/Ananké, 29,  : « Le langage et l’œdipe », Toulouse Eres, 

2015 

Freud S ; 1905 Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. O.C. X Paris PUF, 2006 pp 59-181 

Freud S. 1908 Die «kulturelle» Sexualmoral und die moderne Nervosität, O.C. VIII Paris PUF 

2006,  pp 195-219 

Freud S. 1912–1913 Totem und Tabu, O.C. XI Paris PU, 1998,  pp 189-315,  

Freud S. 1939  Der Mann Moses und die monotheistische Religio, O.C. XX Paris PUF X,  pp 

75-218 

Hours B., Selim M. (2012) : Anthropologie politique de la globalisation, l’Harmattan,   

Journal des Anthropologues, (1996) n° 64-65 Printemps-été 1996,  dossier "Anthropologie et 

Psychanalyse » 

Lévi-Strauss C. (1949) Les Structures élémentaires de la parenté, Paris, Mouton 

Ortigues M.-C. et L. (1984) Œdipe africain, réed.Paris, L’Harmattzan, 1984 

Pradelles de Latour, C.-H ;  La dette symbolique, Thérapies traditionnelles et psychanalyse, 

Paris, EPEL, 2014 

Schneider, M. (2011), La détresse aux sources de l’éthique. Paris, Fayard 

Sohravardî  (1976) : L'Archange empourpré. Quinze traités et récits mystiques. traduits du 

persan et de l'arabe par H. Corbin.  Paris, Fayard, 1976. 

 

© 2023 DOUVILLE, licensee Bamako Institute for Research 

and Development Studies Press. This is an open access 

article distributed under the terms of the Creative Commons 

(http://creativecommons.org/licenses/by/4.0)  

 

Publisher's note 

Bamako Institute for Research and Development Studies 

Press remains neutral regarding jurisdictional claims in map 

publications and institutional affiliations. 

 


